

# Η ΟΚΤΑΗΧΙΑ ΣΤΗΝ ΕΛΛΗΝΙΚΗ ΛΕΙΤΟΥΡΓΙΚΗ ΥΜΝΟΓΡΑΦΙΑ

#### ΔΙΔΑΚΤΟΡΙΚΗ ΔΙΑΤΡΙΒΗ

ΠΟΥ ΥΠΟΒΛΗΘΗΚΕ ΣΤΟ ΤΜΗΜΑ ΘΕΟΛΟΓΙΑΣ ΤΟΥ ΑΡΙΣΤΟΤΕΛΕΊΟΥ ΠΑΝΕΠΙΣΤΗΜΙΟΥ ΘΕΣΣΑΛΟΝΙΚΗΣ

ΕΚΔΟΣΕΙΣ Π. ΠΟΥΡΝΑΡΑ ΘΕΣΣΑΛΟΝΙΚΗ 1985 No. Elaj. 87/578



# Η ΟΚΤΑΗΧΙΑ ΣΤΗΝ ΕΛΛΗΝΙΚΗ ΛΕΙΤΟΥΡΓΙΚΗ ΥΜΝΟΓΡΑΦΙΑ



## ΑΝΤΩΝΙΟΥ Ε. ΑΛΥΓΙΖΑΚΗ



## Η ΟΚΤΑΗΧΙΑ ΣΤΗΝ ΕΛΛΗΝΙΚΗ ΛΕΙΤΟΥΡΓΙΚΗ ΥΜΝΟΓΡΑΦΙΑ

ΔΙΔΑΚΤΟΡΙΚΗ ΔΙΑΤΡΙΒΗ

ΠΟΥ ΥΠΟΒΛΗΘΗΚΕ ΣΤΟ ΤΜΗΜΑ ΘΕΟΛΟΓΙΑΣ ΤΟΥ ΑΡΙΣΤΟΤΕΛΕΙΟΥ ΠΑΝΕΠΙΣΤΗΜΙΟΥ ΘΕΣΣΑΛΟΝΙΚΗΣ

> ΕΚΔΟΣΕΙΣ Π. ΠΟΥΡΝΑΡΑ ΘΕΣΣΑΛΟΝΙΚΗ 1985

ΤΡΙΜΕΛΗΣ ΣΥΜΒΟΥΛΕΥΤΙΚΗ ΕΠΙΤΡΟΠΗ

Καθηγητής ΙΩΑΝΝΗΣ ΦΟΥΝΤΟΥΛΗΣ Καθηγητής ΔΗΜΗΤΡΙΟΣ ΤΣΑΜΗΣ Καθηγητής ΓΡΗΓΟΡΙΟΣ ΖΙΑΚΑΣ





#### ΠΡΟΛΟΓΟΣ

Το τροπικό σύστημα αποτέλεσε τη βάση της εκκλησιαστικής μουσικής. Στη Δύση το σύστημα αυτό εγκαταλείφθηκε σταδιακά με την ανάπτυξη της πολυφωνίας και τη διαμόρφωση νέων θεωρητικών αρχών. Στην Ανατολή, ιδιαίτερα στην ελληνική Ορθόδοξη Εκκλησία, οι μουσικοί τρόποι διατηρήθηκαν. Εδώ καλλιεργήθηκε αποκλειστικά η μονοφωνία στη μορφή των οκτώ ήχων, οι οποίοι συνδέθηκαν άρρηκτα με τη βυζαντινή υμνογραφία και ψαλτική. Η διαφοροποίηση αυτή ακολούθησε τις πολιτιστικές τάσεις και τη γεωγραφική διαίρεση της Ρωμαϊκής Αυτοκρατορίας. Η ευρωπαϊκή μουσική αναζήτησε νέα εκφραστικά και τεχνικά μέσα. Αντίθετα, το λειτουργικό μέλος της Ανατολικής Εκκλησίας διαφύλαξε την αρχαία κληρονομιά. Έτσι, στο χώρο της εκκλησιαστικής μουσικής της Ορθοδοξίας παρέμειναν βασικά αναλλοίωτες οι αισθητικές και θεωρητικές αντιλήψεις του αρχαίου ελληνισμού. Αυτές συνέβαλαν αποφασιστικά στην οργάνωση και στην επιστημονική θεώρηση του ηχόκοσμου και ισχύουν ως σήμερα.

Η Ορθόδοξη Ανατολική Εκκλησία υιοθέτησε ορισμένες από τις θεωρητικές και τεχνικές αρχές της αρχαίας ελληνικής μουσικής, συνέδεσε όμως τους οκτώ ήχους και το σύστημα της οκταηχίας με τη δική της πρακτική. Η πρακτική αυτή της Εκκλησίας συνυφαίνεται με τη θεολογία και τη ζωή του πληρώματός της. Με τις προϋποθέσεις αυτές η οκταηχία, ως λειτουργικό φαινόμενο και έκφραση της ορθοδόξου εκκλησιαστικής τέχνης, αλλά και ως συστατικό στοιχείο ενός από τους σημαντικότερους πολιτισμούς, αποκτά ιδιαίτερο ιστορικοθεολογικό και μουσικολογικό ενδιαφέρον.

Η εργασία αυτή αποτελεί μια συμβολή στη διερεύνηση των ποικίλων παραγόντων, που συνέβαλαν στη δημιουργία του συστήματος των ήχων της ελληνικής λειτουργικής υμνογραφίας και στη συστηματική μελέτη των πηγών της μουσικής αυτής παραδόσεως.

Αισθάνομαι την υποχρέωση να εκφράσω τις θερμές μου ευχαριστίες στους καθηγητές που με τις υποδείξεις τους συνέβαλαν στην αρτιότερη εμφάνιση της διατριβής αυτής. Ιδιαίτερα ευχαριστώ τον καθηγητή μου κ. Ιωάννη Φουντούλη, για την επί σειρά ετών επιστημονική καθοδήγηση και για τις διαφωτιστικές συζητήσεις που είχα μαζί του σε αρκετά ζητήματα της διατριβής, το σύμβουλο καθηγητή κ. Δημήτριο Τσάμη και τον καθηγητή κ. Γρηγόριο

Ζιάκα, για τη συμπαράστασή τους και τις πολύτιμες υποδείξεις τους, καθώς και το Θεοφιλέστατο επίσκοπο Διοκλείας κ. Κάλλιστο Ware, για τις χρήσιμες συμβουλές του και την πρόθυμη βοήθεια που μου προσέφερε κατά τη συλλογή του ερευνητικού υλικού στην Αγγλία.

Θεσσαλονίκη 26 Οκτωβρίου 1985, μνήμη του Αγίου Μεγαλομάρτυρος Δημητρίου

Αντώνιος Ε. Αλυγιζάκης

## ΠΕΡΙΕΧΟΜΕΝΑ

| Σελ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | λ.      |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| ΠΡΟΛΟΓΟΣ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 7       |
| ΣΥΝΤΟΜΟΓΡΑΦΙΕΣ 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 1       |
| ΕΙΣΑΓΩΓΗ 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 3       |
| 1. ΤΟ ΠΡΟΒΛΗΜΑ ΤΗΣ ΠΡΟΕΛΕΥΣΕΩΣ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 9       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 9       |
| 4 1 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 | .u<br>1 |
| 1.2. Η άποψη της ελληνικής προελεύσεως                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 1       |
| 2. ΣΥΜΒΟΛΙΣΜΟΙ ΚΑΙ ΜΟΡΦΟΛΟΓΙΚΕΣ ΠΡΟΫΠΟΘΕΣΕΙΣ 5                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 5       |
| 2.1. Ογδοάδα και ογδόη ημέρα 5                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 6       |
| 2.2. Ο λειτουργικός κύκλος των οκτώ εβδομάδων 6                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 3       |
| 2.3. Η μορφολογική οργάνωση της λειτουργικής μουσικής και οι Πατέρες 7                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 4       |
| 3. ΙΣΤΟΡΙΚΟΦΙΛΟΛΟΓΙΚΕΣ ΜΑΡΤΥΡΙΕΣ 8                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 3       |
| 3.1. Τα αλχημιστικά συγγράμματα · 8                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 3       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 0       |
| 3.3. Η Οκτώηχος του Σεβήρου                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 5       |
| 3.4. Ο Ιωάννης Δαμασκηνός και η οκταηχία                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 15      |
| 4. ΧΕΙΡΟΓΡΑΦΗ ΠΑΡΑΔΟΣΗ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 4       |
| 4.1. Μουσική γραφή                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |         |
| 4.1.1. Το Στιχηράριο                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |         |
| 4.1.2. Το Ειρμολόγιο 11                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |         |
| 4.2. Εγχειρίδια θεωρίας και πράξεως                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | _       |
| 4.2.1. Ο «Αγιοπολίτης» 13                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |         |
| 4.2.2. «Ερωταποκρίσεις της παπαδικής τέχνης» 14                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 0       |
| 4.2.3. Γαβριήλ Ιερομονάχου, «Τί ἐστί ψαλτική»                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 5       |
| 4.2.4. Μανουήλ Χρυσάφου Λαμπαδαρίου, «Περί των ενθεωρουμένων» 14                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 9       |
| 4.2.5. Μεταγενέστερα θεωρητικά                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 3       |
| 4.3. Διαγράμματα και προπαίδειες της οκταηχίας                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 5       |
| 5. ΛΕΙΤΟΥΡΓΙΚΑ ΒΙΒΛΙΑ 16                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 5       |
| 5.1. Το Τροπολόγιο                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 6       |

| 5.2. Η Οκτώηχος                                                        | 171     |
|------------------------------------------------------------------------|---------|
| 5.3. Ο οκτάηχος λειτουργικός κύκλος του εορτολογίου                    | 174     |
| 5.4. Προκειμενο-αλληλουάρια και αντίφωνα των αναβαθμών                 | 182     |
| 6. ΣΥΓΧΡΟΝΗ ΛΕΙΤΟΥΡΓΙΚΗ ΠΡΑΞΗ                                          | 192     |
| 6.1. Η μεταρρύθμιση του 1814 και η θεωρία της                          | 193     |
| 6.2. Το νέο αναλυτικό σύστημα γραφής                                   | 198     |
| 6.3. Προβλήματα                                                        | 203     |
| 7. ПАРАРТНМА                                                           | 220     |
| 7.1. Κείμενα θεωρητικών εγχειριδίων                                    | 221     |
| Ι. «Αγιοπολίτης»                                                       | 221     |
| ΙΙ. Ανώνυμος C,F,G κ.τ.λ., «Ερωταποκρίσεις»                            | 226     |
| ΙΙΙ. Ιωάννου Πλουσιαδηνού, «Ερμηνεία της παραλλαγής»                   | 235     |
| <ul><li>IV. Ιωάννου Λάσκαρη, «Παραλλαγή της μουσικής τέχνης»</li></ul> | 239     |
| 7.2. Πίνακες                                                           | 241-290 |
| ΕΠΙΛΟΓΟΣ                                                               | 291     |
| SUMMARY                                                                | 293     |
| ΒΙΒΛΙΟΓΡΑΦΙΑ                                                           | 297     |
| EYPETHPIA                                                              | 311     |
| 1. Ονομάτων                                                            | 311     |
| 2. Κυριστέρων όρων και εννοιών                                         | 316     |

### ΣΥΝΤΟΜΟΓΡΑΦΙΕΣ

### 1. Εκδόσεων, εγκυκλοπαιδιών και περιοδικών

ΑΒ Ανάλεκτα Βλατάδων

ABSA Annual of the British School at Athens

ACISM Atti del Congresso Internazionale du musica sacra

ASS Acta Sanctorum (Βολανδιστών)

AJSL American Journal of Semitic Languages

AM Acta Musicologica

ΒΕΠΕΣ Βιβλιοθήκη Ελλήνων Πατέρων και Εκκλησιαστικών Συγγραφέων

ΒΚΜ Βυζαντινά Κείμενα και Μελέται (Κέντρο Βυζαντινών Ερευνών

Πανεπιστημίου Θεσσαλονίκης)

BSGRT Bibliotheca Scriptorum Graecorum et Romanorum Teubneriana

Bυ Βυζαντινά Byz Byzantion

BZ Byzantinische Zeitschrift

CIMAGL Cahiers de l' Institut du Moyen-Âge Grec et Latin (Université

de Copenhague)

ΓΠ Γρηγόριος ο Παλαμάς

DACL Dictionnaire d'Archéologie Chrétienne et de Liturgie

ΕΕΒS Επετηρίς Εταιρείας Βυζαντινών Σπουδών

ΕΕΘΣΠΘ Επιστημονική Επετηρίς Θεολογικής Σχολής Πανεπιστημίου

Θεσσαλονίκης

ΕΦΣΚ Επετηρίς Φιλολογικού Συλλόγου Κωνσταντινουπόλεως

HUCA Hebrew Union College Annual IBM Ίδρυμα Βυζαντινής Μουσικολογίας ΙΜΧΑ Ίδρυμα Μελετών Χερσονήσου Αίμου

JAMS Journal of the American Musicological Sosiety

JTS Journal of Theological Studies

Κλ Κληρονομία

KmJ Kirchenmusikalisches Jahrbuch LCL The Loeb Classical Library

LO Lex Orandi

MMB Monumenta Musicae Byzantinae

MGG Die Musik in Geschichte und Gegenwart

MQ Musical Quarterly

NCE New Catholic Encyclopedia
NOHM The New Oxford History of Music

OC Oriens Christianus

OCA Orientalia Christiana Analecta ΠΑΑ Πρακτικά Ακαδημίας Αθηνών

ΠΕΑ Παράρτημα Εκκλησιαστικής Αληθείας

PG J.P. Migne, Patrologiae cursus completus, series Graeca
PL J.P. Migne, Patrologiae cursus completus, series Latina

ZMW

PO R.Graffin - F.Nau, Patrologia Orientalis RÉRB La prière des Église de Rite Byzantin ПХАЕ Πρακτικά Χριστιανικής Αρχαιολογικής Εταιρείας RCGLa Revue du Chant Gregorien RÉG Revue des Études Grecques ROCRevue de l' Orient Chrétien SAWMSitzungsberichte der philos. philol. und histor. Klasse K. Bayer. Akademie der Wissenschaften zu München SECStudies in Eastern Chant StTStudi et Testi **TEMB** Τόμος Εόρτιος χιλιοστής εξακοσιοστής επετείου Μεγάλου Βασιλείου (379-1979) Θεολογικής Σχολής Πανεπιστημίου Θεσσαλο- $\Theta HE$ Θρησκευτική και Ηθική Εγκυκλοπαιδεία TSGTribune de Saint Gervais VVVizantijskij Vremennik YS Yuval. Studies of the Jewish Music Research Centre

## 2. Χειρογράφων κωδίκων

Αθηνών (Εθνικής Βιβλιοθήκης) Α Αγιοπ. Paris.Gr. Αγιοπολίτης Parisinus Graecus (Bibl. Nat.) АΓ. В Αγιορειτικός Βατοπεδίου ΑΓ. Γ Γρηγορίου Διονυσίου ΑΓ. Δ ΑΓ. Δχ Δοχειαρίου ΑΓ. Ι Ιβήρων ΑΓ. Κ Κουτλουμουσίου ΑΓ. Λ Λαύρας ΑΓ. Ξ Ξενοφώντος ΑΓ. Ξπ Ξηροποτάμου АГ. П Παντελεήμονος ΑΓ. Πκ Παντοκράτορος Barberin. Gr. Barberinus Graecus ΙB Ιεροσολυμιτικής Βιβλιοθήκης МПТ Μετοχίου Παναγίου Τάφου Vat. Gr. Vaticanus Graecus Vindob. Theol. Gr. Vindobonensis Theologicus Graecus

Zeitschrift für Musikwissenschaft

#### ΕΙΣΑΓΩΓΗ

Το σύστημα των οκτώ ήχων και γενικότερα της οκταηχίας αποτελεί το δομικό άξονα της ελληνικής λειτουργικής υμνογραφίας. Η οκτάηχη ταξινόμηση των ύμνων είναι το κύριο χαρακτηριστικό της τεχνικής όλων των ανώνυμων και επώνυμων εκκλησιαστικών μελωδών και υμνογράφων, οι οποίοι υπήρξαν ταυτόχρονα ποιητές και μελουργοί. Έτσι, ολόκληρο το λειτουργικό υμνολόγιο της ελληνικής Ορθοδόξου Εκκλησίας δημιουργείται με βάση οκτώ ανεξάρτητα μεταξύ τους μελικά πρότυπα, τα οποία δεσμεύονται από προκαθορισμένους τεχνικούς και θεωρητικούς κανόνες.

Η οκταηχία, ως κωδικοποίηση της μουσικής και της υμνογραφίας, είναι μια πολύ παλαιά πράξη του λειτουργικού τυπικού. Η πράξη όμως αυτή, δεν οφείλεται αποκλειστικά στη μουσική θεωρία, αλλά ακολουθεί και ορισμένες λειτουργικοσυμβολικές αρχές, οι οποίες τελικά διαμορφώνουν την τεχνική και το χαρακτήρα της<sup>1</sup>.

Οι εκκλησιαστικοί ήχοι, όπως και το σύστημα των μουσικών τρόπων, συνιστούν ένα από τα πιο ενδιαφέροντα, άλλα και δυσκολότερα κεφάλαια της ιστορίας της μουσικής². Εξάλλου είναι γνωστό ότι ποικίλοι παράγοντες, όπως π.χ. τα μαθηματικά, οι φυσικές επιστήμες, η φιλοσοφία, η θεολογία κ.ά., επέδρασαν στη διαμόρφωση των μουσικών τρόπων³.

Το σύστημα των μουσικών τρόπων του αρχαίου ελληνισμού εντάσσεται στα πλαίσια της επιστημονικής και φιλοσοφικής θεωρήσεως του περιεχομένου της μουσικής, που διαμορφώνουν τον οικουμενικό χαρακτήρα της<sup>4</sup>. Έτσι, οι μουσι-

- 1. Bλ. G. Reese, Music in the Middle Ages, London 1941, σελ. 73 και 75, και Κ. Wachsmann, Untersuchungen zum vorgregorianischen Gesang, Regensburg 1935, σελ. 98. Πρβλ. E. Werner, The Sacred Bridge. The Interdependence of Liturgy and Music in Synagogue and Church during the First Millennium, London-New York 1959, σελ. 391.
- 2. Πρβλ. E. Wellesz, «Eastern Elements in Western Chant», MMB Supsidia II, Oxford Boston 1947, Copenhagen 1967², σελ. 30 εξ. και Ι. Thomas, «Octoechos», NCE X, σελ. 640.
  - 3. E. Werner, ό.π., σελ. 373.
- 4. Βλ. Ν. Ματσούκα, «Μαθηματικές, φιλοσοφικές και θεολογικές έννοιες σε πατερικά κείμενα», ΓΠ 692 (1982), σελ. 260 και J. Chailley, Histoire musicale du Moyen Age, Paris 1962², σελ. 13 εξ., όπου γίνεται λόγος για την παγκόσμια αναγνώριση που είχε η παραγωγική σκέψη των αρχαίων Ελλήνων. Η επιστήμη για πρώτη φορά καλλιεργήθηκε κατά τρόπο ολοκληρωμένο στην αρχαία Ελλάδα με τον επιτυχημένο συγκερασμό θεωρίας και πράξεως, φιλοσοφίας και επιστήμης. Έτσι, δημιουργήθηκαν οι αρχές, οι όροι, τα αξιώματα και τα επιστημονικά αιτήματα,

κοί τρόποι, ως καθικοποίηση των μελωδιών σύμφωνα με τη μορφολογική διάρθρωσή τους, και οι μουσικοί όροι αρμονία, συμφωνία, τόνος, τρόπος, ήχος κ.τ.λ., επηρέασαν τις μουσικές αντιλήψεις όλων των εποχών<sup>5</sup>. Το φιλοσοφικό και επιστημονικό αυτό πνεύμα, που οργάνωσε τη μουσική και που την αναγνώρισε ταυτόχρονα ως μορφωτικό αγαθό, επηρέασε άμεσα τη χριστιανική σκέψη<sup>6</sup>.

Ο χριστιανισμός αφομοίωσε δημιουργικά τις αντιλήψεις του αρχαίου ελληνισμού και διαμόρφωσε στη συνέχεια τη μουσική έκφραση της «ἐν πνεύματι καί ἀληθεία» λατρείας του Θεού. Έτσι, η οκταηχία, ως αυτόνομο μουσικο-λειτουργικό σύστημα, είναι ουσιαστικά η μορφοποίηση και τυποποίηση της λειτουργικής υμνογραφίας. Η συγκρότηση των στοιχείων της μελοποιΐας στηρίζεται στην πατερική θεολογία και αποκτά ένα περιεχόμενο, που διαγράφεται με την ανάπτυξη των συμβολισμών και της λειτουργικής θεολογίας. Οι προϋποθέσεις αυτές καθορίζουν τη μεθόδευση, που αφορά πρακτικά ζητήματα της λειτουργικής ζωής της Εκκλησίας και που εκφράζεται με την πνευματική της εμπειρία. Ο αριθμός οκτώ λ.χ. του μουσικού συστήματος, σχετίζεται με το λειτουργικό χρόνο και το εορτολόγιο και είναι απόρροια της ορθοδόξου θεολογίας για την ογδόη ημέρα<sup>7</sup>.

Τα πρώτα ίχνη της τεχνικής των λειτουργικών ήχων απαντούν στα αλχημιστικά συγγράμματα<sup>8</sup>. Οι παραλλαγές των μουσικών τρόπων κατά τετράδες (καθαροί, κύριοι-πλάγιοι-μέσοι, κέντροι κτλ.) είναι μια διαδικασία που στηρίζεται στην ελληνική φιλοσοφία και τη διδασκαλία της για την ενιαία ύλη, τις αριθμητικές αναλογίες και την κοσμική αρμονία. Η σχέση ανάμεσα στην τεχνι-

όπως λ.χ. συμβαίνει με τις μουσικές παραδόσεις της αρχαίας Ελλάδας, που βασίστηκαν στις παρατηρήσεις του Πυθαγόρα. Βλ. επίσης W. Wiora, Η ειδική ιστορική θέση της μουσικής της δυτικής Ευρώπης (μτφρ. Π. Ε. Φορμόζη), Θεσσαλονίκη 1966, σελ. 25, όπου τονίζεται ότι το αρχαίο ελληνικό πνεύμα τοποθέτησε τις βάσεις τις μουσικής και δημιούργησε τους σημαντικούς τεχνικούς όρους όπως: τόνος, αρμονία, μέλος, ρυθμός κ.ά.

- 5. Ο W. Wiora, ό.π., σελ. 11 εξ., παρατηρεί ότι μόνο ο αρχαίος ελληνικός πολιτισμός δημιούργησε τις προϋποθέσεις για τη διαμόρφωση της πραγματικής μουσικής και ότι η ανακάλυψη της ιωνικής και αιολικής κλίμακας είναι ένας σημαντικός σταθμός στην εξέλιξη και στην αλματώδη πρόοδο της μουσικής τέχνης. Στην μουσική αυτή παράδοση, συνεχίζει ο Wiora, οφείλει την ανάπτυξή της η μουσική της δυτικής Ευρώπης. Για τη σύνδεση του αρχαίου με το νεότερο πολιτισμό, από την πλευρά της μουσικής, βλ. Π. Σκούφη, «Εισαγωγικό σημείωμα», στο Παραδοσιακή και έντεχνη μουσική, Παράρτημα Επιστημονικής Επετηρίδας Φιλοσοφικής Σχολής 44 (1984), σελ. 16.
- 6. Πρβλ. Th. Gérold, Les Pères de l' Église et la musique, Paris 1931, σελ. 31 εξ. και J. Chaillev, ό.π., σελ. 28 εξ.
- 7. Για τη θεολογική θεώρηση της ογδόης ημέρας, τον κυκλικό και λειτουργικό χρόνο βλ. Δ. Τσάμη, Η διαλεκτική φύσις της διδασκαλίας Γρηγορίου του Θεολόγου, ΑΒ 1, Θεσσαλονίκη 1969, σελ. 19 εξ., του ίδιου, Η πρωτολογία του Μεγάλου Βασιλείου, ΒΚΜ 1, Θεσσαλονίκη 1970, σελ. 53 εξ., «Η ογδόη ημέρα», ΕΕΘΣΠΘ 17 (1972), σελ. 315 εξ. και Εισαγωγή στην πατερική σκέψη, Θεσσαλονίκη 1985, σελ. 15 εξ. Πρβλ. Ν. Egender, «Célébrasion du dimanche», Dimanche. Office selon les huit tons. Οκτώηχος, PÉRB 3, Chevetogne 1972, σελ. 14 εξ.
  - 8. Πρόκειται για τα αλχημιστικά κείμενα που αποδίδονται στο Ζώσιμο.

κή της αρχαίας ελληνικής μουσικής και την οκταηχία επιβεβαιώνεται και από ορισμένα αποσπάσματα των Γεροντικών. Εδώ, για πρώτη φορά, συναντάται ο όρος οκτώηχος, όπως και άλλες χρήσιμες πληροφορίες για τη λειτουργική μουσική, η οποία προσαρμόζεται «εἰς τρόπους καί εἰς τούς λόγους τῶν Ἑλλήνων»<sup>9</sup>.

Η ιστορία της οκταηχίας συνδέεται στενά με δύο εκκλησιαστικούς συγγραφείς: το Σεβήρο, πατριάρχη Αντιοχείας και τον Ιωάννη Δαμασκηνό. Αυτοί συστηματοποίησαν την ψαλμωδία και δημιούργησαν τις δύο γνωστές ελληνικές συλλογές ύμνων, που φέρουν το όνομα Οκτώηχος. Το υμνολόγιο του Σεβήρου, βασίστηκε στην ελληνική ψαλτική παράδοση και επηρέασε σημαντικά τη συριακή λειτουργική πράξη. Η συλλογή του Δαμασκηνού αντιπροσωπεύει μια ευρεία μεταρρύθμιση στο χώρο της ελληνικής λειτουργικής υμνογραφίας. Καθιερώνει μια νέα τεχνική, όπως είναι ο οκτάηχος λειτουργικός κύκλος των Κυριακών, που έχει ως χαρακτηριστικό τις ενότητες τροπαρίων πάνω στο ίδιο θέμα. Ο Δαμασκηνός με τη μεθοδικότητα, τη θεολογική κατάρτιση και τις γνώσεις του στην αρμονική ποράνωσε το μουσικο-λειτουργικό σύστημα της οκταηχίας.

Η τεχνική και η θεωρία του συστήματος των οκτώ ήχων περιλαμβάνονται στα θεωρητικά εγχειρίδια και τη μουσική σημειογραφία. Οι πηγές αυτές της εκκλησιαστικής μουσικής αφορούν μια εκτεταμένη και εξαιρετικά σημαντική χειρόγραφη παράδοση, που διαμορφώνεται κυρίως μετά τον ι΄ αιώνα και αναφέρεται σε πολλά ιστορικά και επιμέρους τεχνικά ζητήματα των εκκλησιαστικών ήχων.

Τα λειτουργικά βιβλία συμβάλλουν ιδιαίτερα σε μια ολοκληρωμένη θεώρηση του συστήματος της οκταηχίας. Ορισμένα από αυτά, όπως το Τροπολόγιο και η Οκτώηχος, οφείλουν την ύπαρξή τους στην οκταηχία. Το Τροπολόγιο είναι η αρχαιότερη συλλογή της ελληνικής λειτουργικής υμνογραφίας. Η Οκτώηχος, την εποχή του Δαμασκηνού, αντικατέστησε το Τροπολόγιο, του οποίου το περιεχόμενο διοχετεύτηκε στα άλλα λειτουργικά βιβλία. Στη συνέχεια ο Ιωσήφ ο Υμνογράφος συνέθεσε τη Νέα Οκτώηχο, πάνω στα πρότυπα της δαμασκήνειας συλλογής, που συμπεριέλαβε τις έξι ημέρες της εβδομάδας για τους οκτώ ήχους. Η παλαιά και νέα Οκτώηχος αποτέλεσαν τη Μεγάλη Οκτώηχο ή Παρακλητική. Ιδιαίτερη σημασία για την ιστορία της οκταηχίας έχει ο κύκλος των οκτώ ήχων στους κανόνες του εορτολογίου από τα Χριστούγεννα ως τη γιορτή του Τιμίου Σταυρού στις 14 Σεπτεμβρίου, όπως επίσης και ο κύκλος των προκειμένων, των αλληλουαρίων και των αναβαθμών.

Η σύγχρονη λειτουργική πράξη συνεχίζει την παράδοση των οκτώ ήχων. Η μουσική μεταρρύθμιση του ιθ΄ αιώνα προσπάθησε να στηρίξει τη θεωρία και την

<sup>9.</sup> Βλ. Γεροντικά, έκδ. Μ. Gerbert, Scriptores I, σελ. 3.

<sup>10.</sup> Αρμονική, κατά τους αρχαίους μουσικογράφους, θεωρείται η θεωρία των μουσικών συστημάτων και των τόνων ή ακόμη η ίδια η μουσική. Βλ. σχετικά Σ. Μιχαηλίδη, Εγκυκλοπαιδεία της αρχαίας ελληνικής μουσικής, Αθήναι 1982, σελ. 56.

πρακτική της στο παλαιό σύστημα της οκταηχίας. Απλοποίησε τη σημειογραφία και μετέγραψε σ' αὐτήν ένα μεγάλο μέρος των λειτουργικών μελών. Η σύγχρονη οκταηχία, παρά τα πολλά τεχνικά και θεωρητικά προβλήματα, διασώζει τα κύρια χαρακτηριστικά της παλαιάς ψαλτικής παραδόσεως.

Το σύστημα της οκταηχίας της ελληνικής λειτουργικής υμνογραφίας δεν απασχόλησε συστηματικά την επιστημονική έρευνα κυρίως λόγω της πολυμορφίας του θέματος. Η σχετική βιβλιογραφία περιορίζεται σε ορισμένα άρθρα και σε διάφορα δημοσιεύματα, τα οποία περιστασιακά εξετάζουν επιμέρους ζητήματα των οκτώ ήχων. Από τους ξένους ερευνητές οι J. Jeannin - J. Puyade, σε άρθρο τους με τίτλο «L' Octoëchos syrien»<sup>11</sup>, συνδέουν το συριακό με το βυζαντινό σύστημα της οκταηχίας και συμπεραίνουν ότι και οι δύο λειτουργικές μουσικές παραδόσεις αντλούν το σύστημα των ήχων από την αρχαία ελληνική θεωρία και συγκεκριμένα από το 1ο τονικό σύστημα του Αριστόξενου<sup>12</sup>. Οι έρευνες των ερευνητών αυτών, παρουσιάζουν μεγάλο ενδιαφέρον επειδή αναφέρονται και στην ορθόδοξη παράδοση $^{13}$ . Ενδιαφέρουσες είναι και οι εργασίες του A. Gastoué, «La psalmodie traditionelle des huit tons»<sup>14</sup>, «L' origine lointaine des huit tons liturgiques»<sup>15</sup> και «Über die 8 'Tone', die authentischen und die plagalen»<sup>16</sup>, οι οποίες ασχολούνται κυρίως με τεχνικά θέματα. Ο Α. Gastoué, στην τελευταία από τις παραπάνω εργασίες του, προσπαθεί να αποδείξει ότι οι οκτώ ήχοι της λειτουργικής μουσικής έχουν ανατολική προέλευση. Τέλος, ένας μεγάλος αριθμός αυτοτελών μελετών διαπραγματεύεται ιστορικά, τεχνικά και φιλολογικά ζητήματα επιμέρους θεμάτων της οκταηχίας. Συστηματικότερες εργασίες, που αναφέρονται ειδικά στό ιστορικό πρόβλημα της προελεύσεως της οκταηχίας και των μουσικών τρόπων, παρουσιάστηκαν τα τελευταία χρόνια από τους Ε. Werner και D. Wulstan. Ο πρώτος δημοσίευσε τις ενδιαφέρουσες εργασίες «The Oldest Sources of Octave and Octoechos» 17 και «The Origin of the Eight Modes of Music (Octoechos). A Study in Musical Symbolism<sup>38</sup>. Kat στις δύο εργασίες υποστηρίζεται η άποψη ότι η οκταηχία είναι υπόλειμμα ενός ημερολογιακού συστήματος, που απαντά για πρώτη φορά στους λαούς της Εγγύς Ανατολής. Το ημερολόγιο αυτό, στο οποίο ο Ε. Werner διαπιστώνει ιουδαϊκές και γνωστικές επιδράσεις, επηρέασε τη λειτουργική παράδοση της χριστιανικής

<sup>11.</sup> OC n.s. 3 (1913), σελ. 82 εξ.

<sup>12.</sup> Ό.π., σελ. 286 και 292.

<sup>13.</sup> Μια σύντομη αναφορά στη συριακή Οκτώηχο κάνει ο J.Parisot, «Les huit modes du chant syrien», TSG (1901), σελ. 258-262.

<sup>14.</sup> TSG XIV (1908), σελ. 193 εξ.

<sup>15.</sup> RCG XXXIV (1930), σελ. 126 εξ.

<sup>16.</sup> Kmj XXV (1930), σελ. 25 εξ.

<sup>17.</sup> AM XX (1948), σελ. 1 εξ.

<sup>18.</sup> HUCA XXI (1948), σελ. 211 εξ. Βλ. του ίδιου, The Sacred Bridge, σελ. 373 εξ., «The Modes of Psalmody in the Eastern Churches and the Synagogue», Musica Hebraica II (1943), σελ. 24 εξ. και «New Studies in the Octoechos», στο Kongreßbericht, Utrecht 1952/53.

Εκκλησίας και συγκεκριμένα τους συμβολισμούς του κύκλου των οκτώ Κυριακών με την ταξινόμηση της λειτουργικής υμνογραφίας στους οκτώ ήχους<sup>19</sup>. Ο ίδιος μελετητής παρατηρεί ακόμη, πως η συνήθεια των οκτώ ήχων δε συναντάται μόνο στην ιουδαϊκή λατρεία, αλλά και στους αρχαίους Χιττίτες<sup>20</sup>. Ο D. Wulstan στην εργασία του «The Origin of the Modes»<sup>21</sup> υποστηρίζει τις απόψεις του Ε. Werner και επεκτείνεται σε φιλολογικές κυρίως παρατηρήσεις σχετικά με το τροπικό σύστημα. Επίσης παρουσιάστηκαν ενδιαφέρουσες μελέτες για τους ήχους (modus) του λατινικού λειτουργικού τυπικού, καθώς και για την αρμενική και σερβική Οκτώηχο. Απο ελληνικής πλευράς, η εργασία του Κ. Ψάχου, Το οκτάηχον σύστημα της βυζαντινής μουσικής, εκκλησιαστικής και δημώδους, και το της αρμονικής συνηχήσεως22, είναι μία τεχνική θεώρηση των ήχων. Τελευταία δημοσιεύθηκε η ενδιαφέρουσα μελέτη της Η. Seppälä, Bysanttilaiset ekhokset ja ortodoksinen kirkkolaulu Suomessa<sup>23</sup>, η οποία αναφέρεται στις πηγές των βυζαντινών ήχων και στη σχέση της βυζαντινής με την παλαιοσλαβική (ρωσική) και σύγχρονη φιλανδική μουσική παράδοση. Μεγάλο μέρος του έργου εξετάζει τεχνικά ζητήματα της μουσικής θεωρίας.

Η έλλειψη ειδικής μελέτης στην ξένη και ελληνική βιβλιογραφία οδήγησε στη σύνταξη της διατριβής αυτής, η οποία επιχειρεί να παρουσιάσει συστηματικά την παράδοση της οκταηχίας στην ελληνική λειτουργική υμνογραφία και αποσκοπεί να αποδείξει ότι: α) η οκταηχία είναι ένα λειτουργικό φαινόμενο, που δημιουργήθηκε στα πλαίσια των πρακτικών αναγκών της Εκκλησίας, β) το μουσικο-λειτουργικό σύστημα των οκτώ ήχων ακολουθεί συγκεκριμένες τεχνικές και αισθητικές αρχές, οι οποίες προκαθορίζουν μορφολογικά τη μελωδία και δημιουργούν την τυποποίησή της, γ) η οκταηχία στην ορθόδοξη παράδοση, με κέντρο αναφοράς τη συλλογή της Οκτωήχου, ακολουθεί μια ενιαία εξελικτική πορεία, που φτάνει μέχρι τη σύχρονη λειτουργική πράξη.

Η διαπραγμάτευση του θέματος γίνεται σε επτά κεφάλαια. Στα τρία πρώτα κεφάλαια εξετάζονται το πρόβλημα της προελεύσεως της χριστιανικής οκταηχίας, οι λειτουργικο-συμβολικές αρχές, οι μορφολογικές προϋποθέσεις και οι ιστορικο-φιλολογικές μαρτυρίες που αφορούν τους οκτώ ήχους. Στα επόμενα τρία κεφάλαια παρουσιάζεται το σύστημα της οκταηχίας σύμφωνα με τη χειρόγραφη παράδοση, τα λειτουργικά βιβλία και τη σύγχρονη λειτουργική πράξη. Το τελευταίο κεφάλαιο αποτελεί ένα είδος παραρτήματος, όπου περιλαμβάνονται σημαντικά ή ανέκδοτα κείμενα που αφορούν τη μουσική θεωρία, καθώς και μια σειρά πινάκων με κατατοπιστικά διαγράμματα και προπαίδειες του συστήματος των οκτώ ήχων. Η εργασία κατακλείεται με έναν επίλογο, στον οποίο συνοψίζονται τα συμπεράσματα της έρευνάς μας.

<sup>19.</sup> E. Werner, The Sacred Bridge, σελ. 397.

<sup>20.</sup> Ό.π., σελ. 379.

<sup>21.</sup> SEC 2 (1971), σελ. 5 εξ.

<sup>22.</sup> Νεάπολις - Κρήτης 1980.

<sup>23.</sup> Helsinki 1981.



#### 1. ΤΟ ΠΡΟΒΛΗΜΑ ΤΗΣ ΠΡΟΕΛΕΥΣΕΩΣ

Η ελληνική λειτουργική υμνογραφία είναι η ποιητική και μουσική έκφραση της ορθοδόξου θεολογίας<sup>1</sup>. Το καλλιτεχνικό αυτό αμάλγαμα είναι δημιούργημα μακράς ιστορικής περιόδου και διαμορφώνεται σταδιακά διατηρώντας στενή σχέση με ένα πραγματικά ιδιότυπο ημερολογιακό σύστημα<sup>2</sup>. Σύμφωνα με αυτό, ομάδες ύμνων, σε σχηματισμούς οκτώ διαφορετικών και περιοδικά εναλλασσόμενων μελικών σχηματισμών, καλύπτουν ολόκληρο τον κινητό και ακίνητο εορτολογικό κύκλο.

Η οκτάπτυχη διαμόρφωση του λειτουργικού υμνολογίου είναι γνωστή από νωρίς και σε άλλους λειτουργικούς τύπους<sup>3</sup>. Οι αφετηρίες όμως του φαινομένου αυτού αναζητήθηκαν κυρίως στους πολιτισμούς και στα διάφορα θρησκευτικά και φιλοσοφικά συστήματα της αρχαιότητας<sup>4</sup>. Αλλά η αναζήτηση αυτή οδήγησε

- 1. Σχετικά με το θέμα αυτό βλ. όσα παρατηρεί ο Ε. Wellesz, Α History of Byzantine Music and Hymnography, Oxford 1961², σελ. 157: «Η βυζαντινή υμνογραφία είναι η ποιητική έκφραση της ορθοδόξου θεολογίας, μεταφερόμενη μέσα από τη μουσική στη σφαίρα της θρησκευτικής συγκινήσεως. Καθρεπτίζει την εξέλιξη των δογματικών ιδεών και τη διδασκαλία της Ορθοδόξου Εκκλησίας από τις πρώτες μέρες της ανατολικής Αυτοκρατορίας μέχρι την ολοκληρωτική λαμπρότητα της ιεράς ακολουθίας στο ύψος της αναπτύξεώς της. Ούτε η ποίηση ούτε η μουσική γι' αυτό το λόγο μπορούν να κριθούν ανεξάρτητα η μια από την άλλη. Στίχος και φωνή είναι άρρηκτα ενωμένα μεταξύ τους».
- 2. Η μουσική και η ποίηση ως καλλιτεχνικό αμάλγαμα είναι από τα πιο ενδιαφέροντα αισθητικά θέματα, που αναλύονται με πλούσια βιβλιογραφία στο έργο του Ε. Παπανούτσου, Aισθητική, Aθήναι  $1964^4$ , σελ. 320 εξ.
- 3. Η οκταηχία, με διάφορες βέβαια μορφές, υπάρχει στο ρωμαϊκό, συριακό και αρμενικό λειτουργικό τύπο. Για τους ήχους (modus) της λατινικής Εκκλησίας βλ. F. A. Gevaert, Les origines du chant liturgique de l' Église Latine, Gand 1890· A. Auda, «Contribution à l' histoire de l' origine des modes et des tons grégoriens», RCG XXXVI (1932), σελ. 33 εξ., του ίδιου, Les modes et les tons de la musique, Bruxelles 1930· O. Gombosi, «Studien zur Tonartenlehre des frühen Mittelalters» I, AM X (1938), σελ. 149 εξ. Η. Potiron, L' origine des modes grégoriens, Paris 1948· J. Chailley, «Essai analytique sur la formation de l' octoéchos latin», Essays presented to Egon Wellesz, εκδ. J. Westrup, Oxford 1966, σελ. 84 εξ. Για τη συριακή Οκτώηχο βλ. Α. Baumstark, Festbrevier und Kirchenjahr der syrischen jakobiten, Paterborn 1910· J. Parisot, «Les huit modes du chant syrien», TSG (1901), σελ. 259 εξ. J. Jeannin J. Puvade, «L' Octoéchos syrien», OC n.s. 3 (1913), σελ. 82 εξ. και 277 εξ. Το τελευταίο άρθρο βλ. στο DACL 12, 2, σελ. 1888 εξ. και J. Jeannin J. Puvade A. Lassalle, Mélodies liturgiques syriennes et chaldéennes I, Paris 1924, σελ. 85 εξ. Για την αρμενική Οκτώηχο βλ. Ν. Serkoyan-M. Tahmizian-B. Outtier, «Recherches sur la genèse de l' Octoéchos arménien», στο Essays on Armenian Music, εκδ. Vrej Nersessian, London 1978, σελ. 51 εξ.
- 4. Είναι γνωστό ότι πολλά ζητήματα της χριστιανικής λατρείας συνδέθηκαν από τους ερευνητές με την αρχαιότητα.

σε ακόμη τολμηρότερους συσχετισμούς. Έτσι, το σύστημα των οκτώ ήχων θεωρείται μια πολύ παλαιά συνήθεια που επιβιώνει ή αφήνει τα ίχνη της στη χριστιανική λατρεία.

Ανεξάρτητα από την ορθότητα των παραπάνω απόψεων για την προέλευση της οκταηχίας, δε λήφθηκε σοβαρά υπόψη ο τρόπος με τον οποίο ο χριστιανισμός ήρθε σε επαφή με την αρχαιότητα και το άμεσο ιστορικό και πολιτισμικό του περιβάλλον. Αυτό είχε ως συνέπεια τη δημιουργία ορισμένων απόλυτων και μονομερών εκτιμήσεων. Δεν έγινε, λ.χ., κατανοητό ότι η Εκκλησία δεν αντιγράφει και δε μιμείται, αλλά υιοθετεί, εξαγιάζει και αφομοιώνει δημιουργικά διάφορες πολιτιστικές και άλλες αξίες, τις οποίες, στη συνέχεια, τις εναρμονίζει με τις δικές της πνευματικές προϋποθέσεις, στα πλαίσια και στο πνεύμα της εν Χριστώ αποκαλύψεως.

Με τα δεδομένα αυτά, το πρόβλημα της προελεύσεως του συστήματος των οκτώ ήχων στη λειτουργική πράξη της Εκκλησίας συνθέτει ένα από τα σπουδαιότερα επιμέρους κεφάλαια της ιστορίας του λειτουργικού αυτού φαινομένου. Η ολοκληρωμένη εξέτασή του συμβάλλει αποφασιστικά στην επιτυχία ολόκληρης της υπόλοιπης πορείας της έρευνας. Εξάλλου, το αφετηριακό πρόβλημα των οκτώ ήχων αποκτά ευρύτερη σημασία, αν δεχθούμε ότι η μουσική σχετίζεται άμεσα με τα διάφορα συναφή προβλήματα της υμνογραφίας και της λατρείας γενικότερα<sup>5</sup>. Τα ζητήματα αυτά εξετάζονται ακόμη και σήμερα μέσα σε κλίμα έντονων ερευνητικών αντιθέσεων και κατά συνέπεια επηρεάζουν σημαντικά το θέμα μας.

### 1.1. Η άποψη της εβραϊκής προελεύσεως

Ήταν φυσικό οι πρώτες ερευνητικές προσπάθειες σχετικά με την προέλευση της οκταηχίας να στραφούν στο βιβλικό ιουδαϊσμό, την πιο επίμαχη ίσως και πολυσυζητημένη ιστορική διάσταση των προϋποθέσεων όχι μόνο του θέματός μας, αλλά και της χριστιανικής λατρείας γενικότερα. Σχετικά όμως με τη φάση

<sup>5.</sup> Πρέπει να σημειωθεί ότι το επίκεντρο των ερευνών για την προέλευση της υμνογραφίας γίνεται το κοντάκιο. Για το θέμα αυτό και την ιστορία της έρευνας βλ. τις εργασίες: Κ. Μητσάκη, Βυζαντινή υμνογραφία Α΄, Θεσσαλονίκη 1971· Π. Χρήστου, «Η γένεσις του κοντακίου», Κλ 6 (1974), σελ. 273-349· J. Grosdidier de Matons, Romanos le Mélode et les origines de la poésie religieuse à Byzance, Paris 1977. Γενικότερα για την προέλευση της υμνογραφίας βλ. Π. Χρήστου, Η υμνογραφία της αρχαϊκής Εκκλησίας, Θεσσαλονίκη 1959.

<sup>6.</sup> Τα πιο γνωστά έργα που τοποθετούν τις αρχές της χριστιανικής ψαλμωδίας στον ιουδαϊσμό είναι τα εξής: Ε. Werner, «The Common Graund in the Chant of Church and Synagogue», ACISM (1952), σελ. 134-148 του ίδιου, The Sacred Bridge, και Ε. Wellesz, A History. Βλ. επίσης Ε. Wellesz, «Early Christian Music», NOHM ΙΙ, σελ. 1 εξ. Για τη σχέση της χριστιανικής με την ιουδαϊκή λατρεία σημειώνουμε ενδεικτικά τα ακόλουθα έργα: G. Dix, The Shape of the Liturgy, London 1960 · Π. Τρεμπέλα, Αρχαί και χαρακτήρ της χριστιανικής λατρείας, Αθήναι

αυτή των ερευνών, εύκολα κανείς διακρίνει μια έμμονη προσπάθεια ορισμένων μελετητών να θεωρήσουν την οκταηχία ως φαινόμενο που μεταλαμπαδεύεται στη χριστιανική Εκκλησία από τον ιουδαϊσμό και τη λατρεία του Ναού. Πάνω στη βάση αυτή στηρίζεται ολόκληρο το οικοδόμημα της θεωρίας που δέχεται ότι ο βιβλικός ιουδαϊσμός είναι η γέφυρα από την οποία μεταφέρονται στη χριστιανική λατρεία πολιτιστικές συνήθειες της Ανατολής<sup>7</sup>, όπως είναι, λ.χ., το αρχαϊκό ημερολόγιο των Σημιτών, που στηρίζεται στην περίοδο των επτά εβδομάδων και τα οκτάπτυχα υμνογραφήματα των Χετταίων, Σουμερίων και Ακκάδων, που ανακαλύφθηκαν πρόσφατα σε αρχαίες πλάκες με σφηνοειδή γραφή<sup>8</sup>.

Για τη θεμελίωση των θεωριών αυτών επιστρατεύονται ποικίλα αποδεικτικά στοιχεία. Ορισμένα από αυτά αποκτούν ιδιαίτερο ιστορικοφιλολογικό ενδιαφέρον, παρόλη τη σχετικότητά τους, επειδή αναφέρονται σε γεγονότα μεγάλης χρονικής αποστάσεως. Εδώ εντάσσονται ορισμένες ενδείξεις της Παλαιάς Διαθήκης — κυρίως του Ψαλτηρίου — σχετικές με τη μουσική της λατρείας και με τον ιδιαίτερης σημασίας αριθμό οκτώ.

Έτσι, οι επιγραφές των ψαλμών, οι οποίες περιλαμβάνουν και άλλες οδηγίες της λειτουργικής μουσικής, δίνουν τις πρώτες αφορμές. Δύο από τις επιγραφές αναφέρονται στο ίδιο περίπου θέμα. Στον ψαλμό 6, κατά το εβραϊκό κείμενο, υπάρχει η επιγραφή: «Λαμνατσέαχ μπινεγκινότ αλ χασσεμινίτ μιζμόρ λε Δαβίδ» (= Στον αρχιμουσικό με έγχορδα όργανα κατά το σεμινίθ, ψαλμός του Δαβίδ)9. Στον ψαλμό 11 (12) υπάρχει η ίδια σχεδόν επιγραφή, χωρίς όμως τη λέξη «μπινεγκινότ»<sup>10</sup>. Οι Ο΄ μεταφράζουν αντίστοιχα: «Εἰς τό τέλος ὑπέρ τῆς ὀγδόης· ψαλμός τῷ Δαβίδ»<sup>11</sup>.

Άλλες συναφείς αριθμολογικές αναφορές, σε μια όμως πιο αινιγματική και απόκρυφη παράθεση, βρίσκονται: α) στον ψαλμό 118(119), που χρησιμοποιεί ως ακροστιχίδα το εβραϊκό αλφάβητο με οκτώ στίχους για κάθε γράμμα<sup>12</sup>, β) στον ψαλμό 28 (29) με τη φράση «Φωνή Κυρίου» επτά φορές<sup>13</sup> και γ) στον ψαλμό 18 (19) με την κοσμολογική ονομασία «οι ουρανοί»<sup>14</sup>.

1962 W. Dagmore, The Influence of the Synagogue upon the Divine Office, London 1964 W.O.E.Oesterley, The Jewish Background of the Christian Liturgy, London 1925 (1965<sup>2</sup>) E. Werner,  $\delta.\pi$ .

- 7. Με τον τίτλο «The Sacred Bridge» ο Ε. Werner παρουσιάζει μια σειρά ιστορικολειτουρτικών και μουσικών μελετών που αποσκοπούν κυρίως να υπογραμμίσουν τη στενή σχέση, ανάμεσα στην εβραϊκή και τη χριστιανική μουσική. Βλ. ακόμη του ίδιου συγγραφέα, «Musical Tradition and its Transmitters between Synagogue and Church», YS II (1971), σελ. 163-180.
  - 8. Bλ. E. Werner, The Sacred Bridge, σελ. 377.
  - 9. Α. Χαστούπη, Παλαιά Διαθήκη, έκδ. Δ. Δημητράκου, 1955, τόμ. Β΄, σελ. 74.
  - 10. Ό.π., σελ. 79.
  - 11. Ό.π.
  - 12. Ό.π., σελ. 188 εξ.
  - 13. Ό.π., σελ. 95. Πρβλ. και Ε. Werner, The Sacred Bridge, σελ. 380.
  - 14. Α. Χαστούπη, ό.π., σελ. 86. Πρβλ. και Ε. Werner, ό.π., σελ. 395.

Η «ογδόη» των ψαλμικών επιγραφών από πολύ νωρίς προκάλεσε το ενδιαφέρον των ερευνητών, οι οποίοι διατυπώνουν διάφορες απόψεις για τη σημασία της<sup>15</sup>. Οι έρευνες όμως μέχρι σήμερα δε κατόρθωσαν να δώσουν μια λύση γενικά αποδεκτή.

Ιδιαίτερα εντυπωσιακή είναι η άποψη του Ε. Werner, στην οποία επισημαίνεται ότι στις παραπάνω ενδείξεις του Ψαλτηρίου ανακαλύπτονται ίχνη κάποιου οκτάπτυχου μουσικού διακανονισμού<sup>16</sup>. Αναλυτικότερα, ο ίδιος ερευνητής υποστηρίζει ότι η μετάφραση του όρου χασσεμινίτ, μόνη της, δεν προσφέρει τίποτε στην κατανόηση του κειμένου των επιγραφών. Περιοριζόμαστε δηλαδή σε διατυπώσεις όπως «μελώδίες στην οκτάβα» ή «με ένα όργανο από οκτώ χορδές»<sup>17</sup>. Αλλά για το μεταφραστικό αυτό πρόβλημα προσφέρεται κάποια βοηθητική λύση από τη ραβινική φιλολογία του μεσαίωνα. Δύο χαρακτηριστικές παρατηρήσεις παλαιών Εβραίων συγγραφέων πάνω στις επιγραφές είναι αρκετά διαφωτιστικές. Η πρώτη προέρχεται από τον R. Saadya Gaon (στ΄ αι.)18, ο οποίος, παρατηρώντας μια παλαιότερη ραβινική ερμηνεία, μας πληροφορεί: «Αυτός είναι ένας ύμνος του Δαβίδ, στον οποίο οι τακτικοί ψάλτες του Ναού διατάχθηκαν να δοξολογούν το Θεό στο όγδοο lahan (= αραβικός όρος του ήχου). Η έκφραση αλ χασσεμινίτ δηλώνει ότι οι Λεβίτες χρησιμοποιούσαν οκτώ τρόπους, έτσι που, όταν έψαλλε μια από τις τακτικές ομάδες, αυτό γινόταν σύμφωνα με έναν ξεχωριστό τρόπο»  $^{19}$ . Η δεύτερη παρατήρηση ανήκει στον R. Petaghyah (ιβ΄ αι.). Σ' αυτήν αναφέρεται, σχετικά με τον όρο αλ χασσεμινίτ, ότι οι Εβραίοι της Βαγδάτης χρησιμοποιούσαν οκτώ τρόπους για την ψαλμωδία των ψαλμών<sup>20</sup>.

Με βάση τις δύο φιλολογικές μαρτυρίες που αναφέρθηκαν, ο Ε. Werner προσπαθεί να εξηγήσει ότι η ογδόη στις επιγραφές των ψαλμών δεν έχει καμιά σχέση με τη μουσική οκτάβα ή με τη διατονική κλίμακα. Αυτό μπορεί να εννοηθεί καλύτερα από το γεγονός ότι οι Άραβες και οι Εβραίοι υιοθέτησαν ένα σύστημα από οκτώ ρυθμικούς τρόπους παράλληλα με τους μελωδικούς. Ακόμη, ο αριθμός οκτώ στο ρυθμικό σύστημα αποτελεί έναν τεχνικό διακανονισμό, γιατί δεν υπάρχει ισοδύναμο της οκτάβας σε ρυθμό<sup>21</sup>.

Η παραπάνω ερμηνεία για την ογδόη συμπληρώνεται και από τους άλλους

<sup>15.</sup> Πρβλ. W. Rudolph, *Chronikbücher* (Handbuch zum Alten Testament), Tübingen 1955, σελ. 118, παρά Π. Σιμωτά, *Αι αμετάφραστοι λέξεις εν τω κειμένω των Ο΄*, Θεσσαλονίκη 1968, σελ. 22.

<sup>16.</sup> Βλ. Ε. Werner, «The Oldest Sources of Octave and Octoechos», AM XX (1948), σελ. 1-9. Βλ. του ίδιου συγγραφέα «The Origin of the Eight Modes of Music (Octoéchos)», HUCA XXI (Cincinnati 1948), σελ. 211-255 και The Sacred Bridge, σελ. 373-409 (αναδημοσίευση από HUCA).

<sup>17.</sup> Bλ. E. Werner, The Sacred Bridge, σελ. 379.

<sup>18.</sup> Bλ. E. Werner, 6.π.

<sup>19.</sup> Bλ. E. Werner, ό.π.

<sup>20.</sup> Bλ. E. Werner, ό.π.

<sup>21.</sup> Βλ. Ε. Werner, ό.π. Βλ. ακόμη Ε. Werner - I. Sonne, «Theory and Philosophy of Music in Judaeo-Arabic Literature», *HUCA* XVI (1941), σελ. 297 εξ.

υπαινιγμούς του Ψαλτηρίου που σημειώθηκαν παραπάνω. Ιδιαίτερα ο ψαλμός 28 (29), με την επανάληψη της φράσεως «Φωνή Κυρίου» επτά φορές, φαίνεται ότι αποσαφηνίζει τον απόκρυφο αριθμολογικό γρίφο. Για το θέμα αυτό θεωρούνται διαφωτιστικά όσα παραθέτει στους σχολιασμούς του ο μυστικιστής φιλόσοφος Ιbn Latif για τον ίδιο ψαλμό: «Η επιστήμη της μουσικής αντιμετωπίζει οκτώ μελωδικούς τρόπους διαφορετικούς τον έναν από τον άλλον, εξαιτίας της εκτάσεως και της κατασκευής τους... Ο όγδοος τρόπος λειτουργεί ως γένος το οποίο συμπεριλαμβάνει τους υπόλοιπους επτά τρόπους... Ο ψαλμογράφος συγκαλυμμένα το υπαινίσσεται μέσω του αριθμού επτά σε επανάληψη του όρου «Φωνή Κυρίου»... ενώ η φράση «πᾶς τις λέγει δόξαν» (Ψαλμ 29,9) αναφέρεται στον όγδοο τρόπο, ο οποίος περιέχει όλους τους άλλους. Δεν μπορώ να πω τίποτε περισσότερο...»<sup>22</sup>.

Προκειμένου λοιπόν να διαμορφωθεί η θεωρία για τις βιβλικές αφετηρίες της οκταηχίας, η έρευνα στρέφεται αποκλειστικά σε δύο κατευθύνσεις: α) στους αρχαίους πολιτισμούς της Ανατολής και β) στις δοξασίες της αποκρυφολογίας, των γνωστικών και άλλων συγκρητιστικών ομάδων των πρώτων χριστιανικών αιώνων.

Στην πρώτη περίπτωση τονίζεται με έμφαση η ύπαρξη ορισμένων χιττιτικών σφηνοειδών κειμένων που, σε αινιγματική γλώσσα, αναφέρουν: «Γνώριζε ότι, εάν προσφέρετε ύμνους στους θεούς με τη βοήθεια του μικρού ιστάρ (= μουσικό όργανο), είναι καλύτερα να κάνεις αυτό το οκτάπτυχο»<sup>23</sup>.

Στη δεύτερη περίπτωση υπογραμμίζεται η μυστική και μουσική σημασία που παίρνει ο αριθμός οκτώ, ιδίως στις διδασκαλίες των γνωστικών. Ο γνωστικός, κατά τον Ε. Werner, προσπαθεί να συνδυάσει την ελληνική σκέψη, που υπερέχει από τις άλλες, με την ανατολική φιλοσοφία. Για τον ίδιο συγγραφέα ο χριστιανισμός είναι μία ευρύτερη οικουμενική σύνθεση<sup>24</sup>. Έτσι, η διδασκαλία της «ογδόης», οι ημερολογιακές αναφορές και η έννοια του Σαββάτου θεωρούνται συμβολισμοί που πέρασαν στο γνωστικισμό και στο χριστιανισμό από τον ιουδαϊσμό. Ιδιαίτερα στο γνωστικισμό, η ερμηνεία των ημερολογιακών συμβολισμών χάνεται στο σκότος των ποικίλων αντιλήψεων της αρχαιότητος<sup>25</sup>. Σ΄ αυτόν, με τις ασυνάρτητες συγκρητικο-μυθολογικές διατυπώσεις που φθάνουν τα όρια των φαντασιώσεων (όπως λ.χ. η αντίληψη των επτά θεοτήτων, του Θεού δημιουργού, των επτά ουρανών, του Σαββάτου, της υψίστης θεότητας Ογδόης και της εβδομαδιαίας φύσεως της διαμονής της κ.ά.), αποδίδεται η διαστρέβλωση της αρχικής αντιλήψεως της πεντηκοστής που σχετίζεται με το αρχαίο σημιτικό ημερολόγιο. Το ημερολόγιο αυτό φέρεται να επηρεάζει τον ιουδαϊσμό και το

<sup>22.</sup> Bλ. E. Werner, The Sacred Bridge, σελ. 380.

<sup>23.</sup> O J. Lewy (KBo IV - KUB XI), κατά τον Ε. Werner, ό. π., σελ. 377, παρατήρησε και μετέφρασε τα κείμενα με τη σφηνοειδή γραφή.

<sup>24.</sup> Bλ. E. Werner, The Sacred Bridge, σελ. 380.

<sup>25.</sup> Bλ. E. Werner, ό.π., σελ. 382.

χριστιανισμό, μαζί με τις άλλες χιττιτικο-βαβυλωνιακές τελετουργικές και κοσμολογικές διατυπώσεις<sup>26</sup>. Είναι εκπληκτική, καταλήγει ο Ε. Werner, η ομοιότητα ανάμεσα στην ερμηνεία του Ibn Latif και στις διάφορες δογματικές αντιλήψεις των γνωστικών σχετικά με τις έννοιες: Ογδοάς, πλήρωμα, δημιουργός, επτά ουρανοί, Σάββατο, εβδομάς κ.τ.λ.<sup>27</sup>.

Φαίνεται, λοιπόν, ότι ο τελικός στόχος των ερευνών αυτών είναι να ισχυροποιηθεί η θεωρία που τοποθετεί την προέλευση των οκτώ μουσικών τρόπων στις βιβλικές περιοχές. Έτσι, προβάλλονται ιδιαίτερα τα χιττιτικά κείμενα, το αρχαίο σημιτικό ημερολόγιο και οι γνωστικές αντιλήψεις. Είναι αυτονόητο ότι γίνεται προσπάθεια να ερευνηθεί κατά κάποιο τρόπο η προϊστορία, η ιστορία και η επιβίωση του φαινομένου της οκτατροπίας. Συγκεκριμένα, προϊστορία των μουσικών τρόπων θεωρείται η σχέση τους με το αρχαϊκό ημερολόγιο. Εδώ κεντρική θέση κατέχει η ημερολογιακή αντίληψη της πεντηκοστής (7×7+1= 50) των Σουμερίων και Ακκάδων. Οι ιδέες αυτές διοχετεύονται στον ιουδαϊσμό, ο οποίος διαμορφώνει την ιστορία του λειτουργικού μουσικού συστήματος των οκτώ τρόπων. Ωστόσο, στο γνωστικισμό, όπως αναφέρθηκε, αποδίδεται η διαστρέβλωση της αντιλήψεως της πεντηκοστής του αρχαίου σημιτικού ημερολογίου. Ο γνωστικισμός και στη συνέχεια ο χριστιανισμός, με τους διάφορους λειτουργικούς συμβολισμούς και την οκταηχία, θεωρούνται οι περιοχές στις οποίες επιβιώνει η παλαιά ημερολογιακή ταξινόμηση των λειτουργικών μελωδιών.

Τις παραπάνω απόψεις συμμερίζονται πολλοί ξένοι ερευνητές. Έτσι, διαπιστώνεται μια κοινή ερευνητική γραμμή που, όπως αναφέρθηκε ήδη, αποσκοπεί να τοποθετήσει τις αφετηρίες της χριστιανικής οκταηχίας στο βιβλικό ιουδαϊσμό. Εκτός από τον Ε. Werner στην κατεύθυνση αυτή κινούνται οι Ε. Wellesz και D. Wulstan<sup>28</sup>.

Οι έρευνες του Ε. Wellesz ακολουθούν την ίδια ακριβώς πορεία με τη θεωρία του Ε. Werner<sup>29</sup>. Ο ίδιος ερευνητής αναφέρει ότι ο Ε. Werner πολύ σωστά επισήμανε τη σχέση του αριθμού οκτώ των γνωστικών συγγραμμάτων με το σύστημα των οκτώ ήχων<sup>30</sup>. Η Οκτώηχος, συμπληρώνει ο Ε. Wellesz, είναι

<sup>26.</sup> Βλ. Ε. Werner, ό.π., σελ. 395. Βλ. ακόμη του ίδιου συγγραφέα, «Musical Tradition...», ΥS II (1971), σελ. 166.

<sup>28.</sup> Τις απόψεις των ερευνητών αυτών ασπάζεται και ο Κ. Μητσάκης (Βυζαντινή υμνογραφία, σελ. 201), ο οποίος παρατηρεί τα εξής: «Οι σχετικές έρευνες του Werner τα τελευταία χρόνια έχουν αποδείξει ότι η Οκτώηχος είναι υπόλειμμα ενός ημερολογιακού συστήματος, που αποτελείται από 49+1 ημέρες, την αρχή του οποίου μπορούμε ν' ανιχνεύσωμε μέσα στους πολιτισμούς των Σουμερίων, των Ακκαδίων και των άλλων αρχαίων λαών της Ασίας. Το σύστημα αυτό επιβίωσε στην εβραϊκή Συναγωγή και από εκεί πέρασε στην Ανατολική Εκκλησία αρχικά για την περίοδο μεταξύ της Κυριακής του Πάσχα και της Πεντηκοστής».

<sup>29.</sup> Ο Ε. Wellesz, Α *History*, σελ. 29, ανοίγει το κεφάλαιο «The Origin of Byzantine Music» με τον υπότιτλο «The Oriental Hypothesis». Εδώ η λειτουργική μουσική της χριστιανικής Εκκλησίας συνδέεται με την εβραϊκή μουσική.

<sup>30.</sup> E. Wellesz, ό.π., σελ. 69: «E. Werner rightly drew attention to the connexion between the

απομεινάρι ενός ημερολογιακού συστήματος, που επέζησε στην εβραϊκή λατρεία και μπήκε αργότερα και στη χριστιανική λειτουργική πράξη<sup>31</sup>.

Ο D. Wulstan θεωρεί βέβαιο ότι η τελική υιοθέτηση ενός οκτατροπικού μουσικού συστήματος οφείλεται, όπως σχολίασε ο Ε. Werner, στις ανάγκες του ημερολογίου<sup>32</sup>. Η Οκτώηχος ήταν ένα σύστημα καθορισμένο για έναν κύκλο οκτώ εβδομάδων. Οι ψάλτες της Βαβυλώνας έπρεπε να ήταν έμπειροι σε μια οκταήμερη τελετουργία<sup>33</sup>. Μια ένδειξη γι' αυτό είναι η χαρακτηριστική φράση της επιγραφής του ψαλμού 12 αλ χασσεμινίτ. Ο ψαλμός αυτός δήλωνε τον όγδοο μουσικό τρόπο και ήταν σε χρήση την ογδόη ημέρα εκάστου Sukkôth<sup>34</sup>. Είναι συνεπώς βέβαιο, καταλήγει ο D. Wulstan, ότι η έκφραση αλαμότ υποδεικνύει τον πρώτο μουσικό τρόπο: «αυτός και ο όγδοος (και οι δύο φαίνονται στις επιγραφές των ψαλμών) εμφανίζονται ο ένας δίπλα στον άλλο στο Α΄ Παραλειπομένων 15, 20-21, σαν να ήταν ο πρώτος και ο τελευταίος, το Α και Ω κατά κάποιο τρόπο»<sup>35</sup>.

Χωρίς αμφιβολία, η συνισταμένη των απόψεων που επιμένουν στην εβραϊκή προέλευση της χριστιανικής οκταηχίας είναι η ογδόη των ψαλμικών επιγραφών. Έτσι, η καλύτερη προσέγγιση της ερμηνείας της είναι ο μόνος τρόπος να δοθεί κάποια απάντηση που να ανταποκρίνεται την ιστορική πραγματικότητα.

Μια χαρακτηριστική ερμηνεία της ογδόης των επιγραφών έχουμε από τον S. Mowinckel<sup>36</sup>, κατά τον οποίο ο όρος αλ χασσεμινίτ δεν προέρχεται από κάποια πρακτική ανάγκη της μουσικής και συνεπώς δεν αναφέρεται σε κάποιο όργανο με τη σημερινή έννοια και σημασία που έχουν η οκτάβα και τα διαστήματα των φθόγγων. Ειδικότερα, οι υποδείξεις στις επιγραφές των ψαλμών 6 και 12 αφορούν μια ορισμένη μορφή εξαγνιστικών τελετών και συγκεκριμένα την τελευταία από αυτές, την ογδόη. Κατά συνέπεια, ο ψαλμός ψαλλόταν κατά τη διάρκεια της ογδόης τελετής, όπως φαίνεται από την επιγραφή<sup>37</sup>.

Οι A.R. Gordon και A. Sendrey διατυπώνουν μια καθαρά μουσική ερμηνεία<sup>38</sup>. Παρόμοια ερμηνεία δίνουν και οι σύγχρονοι ερμηνευτές της Π. Διαθή-

importance of the number eight in Gnostic writings and the introduction of the system of the eight modes...».

- 31. 'O.π.
- 32. D. Wulstan, «The Origin of the Modes», SEC 2 (1971), σελ. 8.
- 33. S. Langdon, «Calendars of Liturgies and Prayers», AJSL, XLII (1925-26), σελ. 112 και D. Wulstan, μν. έργο, σελ. 9.
  - 34. D. Wulstan, μν. έργο, σελ. 9.
  - 35. Ό.π.
- 36. Bλ. Psalmenstudien IV, Christiania 1924, σελ. 22 εξ. Πρβλ. A. Sendrey, Music in the Social and Religius Life of Antiquity, New Jersey 1974, σελ. 124.
  - 37. Τις απόψεις του Mowinchel βλ. και Α. Sendrey, μν. έργο.
- 38. A. R. Gordon, The Poets of the Old Testament, σελ. 65 και A. Sendrey μν. έργο, σελ. 122 εξ.

κης<sup>39</sup>. Σύμφωνα με αυτήν είναι δυνατόν οι ψαλμικές επιγραφές να αφορούν ένα καθορισμένο ύψος της φωνής. Προφανώς δηλαδή προϋποθέτουν ότι μια ομάδα έχει τα όργανα χορδισμένα στο αλ χασσεμινίτ, δηλαδή στην ογδόη, που ήταν η βαρύτερη νότα της οκτάβας και αντιστοιχούσε στους βαθύφωνους (basso). Μια άλλη ομάδα απέδιδε στο αλαμότ, που αντιστοιχούσε στο κλειδί υψιφώνου (soprano)<sup>40</sup>.

Από τα παραπάνω, προβάλλουν έντονα τα ακόλουθα ερωτήματα: Ήξεραν οι Εβραίοι την έννοια της οκτάβας με τη σημασία των διαστημάτων της καθιερωμένης κλίμακας και την επανάληψη της ίδιας νότας ψηλότερα ή χαμηλότερα; Διατηρούσε ο αρχαίος Ισραήλ ένα έστω και υποτυπώδες σύστημα τρόπων και ήχων, ώστε ο βιβλικός ιουδαϊσμός να θεωρηθεί αργότερα η πρώτη αφορμή για το οκτάηχο σύστημα της χριστιανικής υμνογραφίας; Φυσικά, οι παρατηρήσεις των ερευνητών, που αφορούν τη σχέση της οκταηχίας ή της οκτάβας με τις ψαλμικές επιγραφές, μας πείθουν κατ' αρχήν για τη δυσκολία που παρουσιάζουν τα δύο αυτά ερωτήματα. Εντούτοις είναι εύκολο να διαπιστωθεί ότι οι δυνατότητες για μια πληρέστερη κατανόηση των θεμάτων αυτών δεν περιορίζονται. Έτσι, με βάση το παλαιό ερευνητικό υλικό και με ορισμένα νέα στοιχεία θα προσπαθήσουμε να εξετάσουμε τα παραπάνω ερωτήματα.

Ένα σημείο της Π. Διαθήκης που προκάλεσε από νωρίς το ενδιαφέρον των μελετητών είναι το Α΄ Παρ 15, 20-21. Εκεί συναντάμε τον όρο των επιγραφών του Ψαλτηρίου χασσεμινίτ σε έναν ενδιαφέροντα συνδυασμό με τον όρο αλαμότ. Σύμφωνα με το κείμενο, δύο ομάδες μουσικών, η καθεμιά με διαφορετικό όργανο, αποδίδουν αντίστοιχα δύο χαρακτηριστικές μελωδίες. Αν μάλιστα ληφεί υπόψη ότι ο δεύτερος όρος βρίσκεται και στην επιγραφή του ψαλμού 45 (46), τότε μπορούμε να υπολογίζουμε σε μια καλύτερη ερμηνεία και των δύο επιγραφών. Η πρώτη διαπίστωση είναι ότι οι όροι αυτοί χρησιμοποιήθηκαν την ίδια περίπου ιστορική περίοδο. Ήδη είναι γνωστό, από τη φιλολογική έρευνα, ότι ορισμένες επιγραφές, μεταξύ των οποίων και αυτές που μας ενδιαφέρουν, εντάχθηκαν στο Ψαλτήριο, όταν το βιβλίο αυτό έγινε το ευχολόγιο της ιουδαϊκής Συναγωγής, δηλαδή μετά τη βαβυλώνειο αιχμαλωσία<sup>41</sup>. Τότε επίσης γράφτηκε και το βιβλίο των Παραλειπομένων.

Με βάση τις διαπιστώσεις αυτές είναι πια δυνατή η ιστορική οριοθέτηση και ο προσδιορισμός των περιστατικών που έχουν σχέση με την ογδόη. Οι ιστορικές δηλαδή προϋποθέσεις καθιστούν ευκολότερη την ερμηνευτική επεξερ-

<sup>39.</sup> Βλ. Π. Τρεμπέλα, Το Ψαλτήριον μετά συντόμου ερμηνείας, Αθήναι 1955, σελ. 27 και Π. Σιμωτά, μν. έργο, σελ. 22. Την άποψη αυτή δέχονται και παλαιότεροι ερμηνευτές. Πρβλ. λ.χ. Κ. Καλλινίκου, Εισαγωγή εις τον ιερόν Ψαλτήρα, Αλεξάνδρεια 1927, σελ. 186 εξ.

<sup>40.</sup> Πρβλ. Α. Sendrey, μν. έργο, σελ. 123. Για τους μουσικούς όρους των ψαλμικών επιγραφών βλ. ακόμη J. Α. Lamb, The Psalms in Christian Worship, London 1962, σελ. 5 και Κ. Φριλλίγγου, Οι ψαλμοί του Δαβίδ, Εκδόσεις Ηριδανός, σελ. 13 εξ.

<sup>41.</sup> Βλ. Π. Μπρατσιώτου, Εισαγωγή εις την Παλαιάν Διαθήκην, Εν Αθήναις 1975², σελ. 301.

γασία των όρων χασσεμινίτ και αλαμότ στο κείμενο της Βίβλου. Άλλωστε, η ιστορικοφιλολογική ερμηνεία εξομαλύνει τους προβληματισμούς που δημιουργούνται από τις διάφορες άλλες απόψεις των ερευνητών για την ογδόη.

Έτσι, έχοντας υπόψη ιδιαίτερα το πολιτιστικό κλίμα της εποχής, κατά την οποία διατυπώνονται οι επίμαχες βιβλικές μουσικές λέξεις, είναι λογικό να στραφεί η προσοχή μας στη μουσική θεωρία των Ελλήνων. Είναι γνωστό ότι η τεχνική και η πρακτική, μαζί με την αισθητική και φιλοσοφική διατύπωση, δίνουν στην ελληνική μουσική οικουμενικές διαστάσεις. Ένα από τα ελληνικά μουσικά όργανα, με είκοσι χορδές ταξινομημένες κατά ογδοάδες και χορδισμένες ανά ζεύγη, η μάγαδις, μας τοποθετεί πολύ κοντά στο περιεχόμενο του Α΄ Παρ 15, 20-21. Από το «μάγαδις» παράγεται ο όρος «μαγαδίζειν» που σημαίνει τη διαπασών συμφωνία<sup>42</sup>. Είναι σημαντικό ότι δυο όργανα στην εβραϊκή τελετή, η νάβλα και η κινύρα, συγγενικά με τη μάγαδιν, έδιναν αντίστοιχα τα μελωδικά αποτελέσματα χασσεμινίτ και αλαμότ. Φαίνεται πως τα δύο εβραϊκά όργανα, που ήταν γνωστά και στον ελληνικό χώρο, έδιναν χωριστά τις όγδοες, όπως τις έδινε συγκεντρωτικά το ένα όργανο, η μάγαδις. Επομένως, είμαστε κοντά στην έννοια της οκτάβας, εάν υποτεθεί ότι ο όρος χασσεμινίτ, που σημαίνει ογδόη, είναι η χαμηλή ογδόη. Πιο ολοκληρωμένη όμως εικόνα των ζητημάτων αυτών δίνεται με τον αλλο όρο αλαμότ.

Το εβραϊκό ουσιαστικό αλμάχ (κορίτσι)<sup>43</sup> αποδίδεται στις αρχαίες μεταφράσεις κατά διαφόρους τρόπους<sup>44</sup>. Οι Ο΄ μεταφράζουν «υπέρ των κρυφίων», ο Σύμμαχος «υπέρ των αιωνίων», ο Ακύλας «επί νεανιοτήτων», η Βουλγάτα «pro ocultis» και ο Ιερώνυμος «pro juventutibus». Αλλά για τη διαφοροποίηση των αποδόσεων ευθύνεται κατά κύριο λόγο το ίδιο το πρωτότυπο. Πράγματι διαπιστώνεται μια αοριστία <sup>45</sup> στη διατύπωσή του, που διευρύνεται ακόμη περισσότερο με τη διαφορετική θέση της λέξεως στα δύο σημεία που αναφέρεται, στην επιγραφή του 46 ψαλμού και στο Α΄ Παρ 15, 20. Στην πρώτη περίπτωση η λέξη είναι μόνη της, ενώ στη δεύτερη σχετίζεται με τα μουσικά όργανα. Επίσης, είναι αξιοσημείωτο ότι στο Α΄ Παρ οι Ο΄ αφήνουν τη λέξη αμετάφραστη. Ο Α. Sendrey, στην προσπάθειά του να ερμηνεύσει τον όρο αυτό, υποθέτει ότι πρέπει να έγινε κάποια αποσιώπηση ορισμένων παλαιοτέρων γεγονότων της Βίβλου. Σ' αυτά περιλαμβάνεται και ο ρόλος των γυναικών που συμμετείχαν ως τραγουδίστριες στις εβραϊκές τελετές<sup>46</sup>. Πέρα από την άποψη αυτή, ο συνδυασμός και

<sup>42.</sup> Περισσότερα για τη «μάγαδιν» και τον όρο «μαγαδίζειν» βλ. Σ. Μιχαηλίδη, Εγκυκλοπαιδεία, σελ. 199.

<sup>43.</sup> Βλ. Α. Sendrey, μν. έργο, σελ. 122 και Κ. Καλλινίκου, μν. έργο, σελ. 186.

<sup>44.</sup> Βλ. Κ. Καλλινίκου, ό.π.

<sup>45.</sup> Βλ. Δ. Τσάμη, «Η ογδόη ημέρα», σελ. 295, όπου αναφέρεται ότι η αοριστία των επιγραφών δίνει στους εκκλησιαστικούς συγγραφείς μεγαλύτερη άνεση για τη διατύπωση των απόψεών τους σχετικά με την οδγόη ημέρα.

<sup>46.</sup> A. Sendrey, μν. έργο, σελ. 122 εξ.

μόνο της λέξεως χαισσεμινίτ με τη λέξη αλαμότ είναι δυνατόν να μας πείσει ότι η δεύτερη αναφέρεται στην υψηλή κλίμακα, όπου συνήθως τοποθετείται η γυναικεία φωνή (soprano)<sup>47</sup>.Προφανώς μετά την αιχμαλωσία, όταν οι υποδείξεις των επιγραφών και η Βίβλος γενικά εκφράζονται με όρους της ελληνικής μουσικής θεωρίας, ο ιερατικός κώδικας εμπόδιζε τη γυναικεία συμμετοχή στο τελετουργικό.

Αναφορικά με τον αντίστοιχο του αλαμότ όρο χασσεμινίτ (Ψαλμ 6, 12 και Α΄ Παρ 15, 21) οι αρχαίες μεταφράσεις συμφωνούν. Οι Ο΄ τον μεταφράζουν γραμματικά «υπέρ της ογδόης», η Βουλγάτα «pro octava». Παρά τις εντυπωσιακές υποθέσεις και ερμηνείες των συγχρόνων ερευνητών, μια λογική λύση παρουσιάζεται, αν ληφθεί υπόψη η συνύπαρξη των λέξεων στο Α΄ Παρ και εφαρμοστούν σ' αυτήν τα κριτήρια της συνηθισμένης πρακτικής της μουσικής σχετικά με τις οξύφωνες και βαθύφωνες κλίμακες της ανθρώπινης φωνής και των μουσικών οργάνων. Για το θέμα αυτό είναι εξαιρετικά βοηθητική η αναφορά στην αρχαία θεωρητική μουσική αντίληψη.

Σύμφωνα με τους Έλληνες μουσικογράφους οι αρχαίοι συνήθιζαν να ονομάζουν τον πρώτο φθόγγο της διαπασών, που ήταν και ο βαρύτατος, υπάτη, ενώ τον τελευταίο και πιο κάτω από όλους νεάτη<sup>48</sup>. Η διευθέτηση αυτή ήταν συνάρτηση της κατασκευής των εγχόρδων και της θέσεως των χορδών προς τον οργανοπαίχτη. Γι' αυτόν ακριβώς το λόγο ο φθόγγος που παιζόταν ήταν συνώνυμος με τη θέση της χορδής. Υπάρχει βέβαια μια αντιφατικότητα σχετικά με την έννοια του υψηλού ή χαμηλού φθόγγου, που εκφραζόταν αντίθετα και ανάλογα με τη θέση της υψηλής ή χαμηλής χορδής. Η νήτη (νεάτη), λ.χ., ενώ σήμαινε την τελευταία χορδή, στην πραγματικότητα ήταν η πιο υψηλή· και η υπάτη, ενώ σήμαινε την πιο υψηλή χορδή, ήταν η πιο χαμηλή. Αυτό γινόταν επειδή η θέση της υψηλής (υπάτη) ήταν η πιο μακρινή χορδή για τον εκτελεστή. Αντίθετα, η θέση της χαμηλής (νήτη) ήταν η πιο κοντινή. Υπάρχει ακόμη η άποψη πως το αντιφατικό φαινόμενο της ελληνικής μουσικής θεωρίας σχετίζεται άμεσα με τη σημιτική Ανατολή, η οποία ονομάζει υψηλούς φθόγγους τους χαμηλούς και χαμηλούς τους υψηλούς<sup>49</sup>. Στην πραγματικότητα και οι δύο περι-

<sup>47.</sup> Για τον Α. Sendrey, μν. έργο, σελ. 123, ο όρος αυτός αναφέρεται στην κλίμακα της γυναικείας φωνής και συνδέεται με την επιγραφή του ψαλμού 45 που αναφέρει «'Ασμα ἀγάπης».

<sup>48.</sup> Νικομάχου Γερασηνού, Αρμονικόν εγχειρίδιον 3, έκδ. C. Janus, σελ. 241, 18 «'Αλλ' ἀπό μέν τοῦ κρονικοῦ κινήματος ἀνωτάτου ὄντος ἀφ' ἡμῶν ὁ βαρύτατος ἐν τῷ διά πασῶν φθόγγος ὑπάτη ἐκλήθη, ὕπατον γάρ τό ἀνώτατον. 'Από δέ τοῦ σεληνιακοῦ κατωτάτου πάντων καί περιγειοτέρου κειμένου νεάτη καί γάρ νέατον τό κατώτατον». Πρβλ. και Αριστείδου Κοιντιλιανού, Περί μουσικής I, 6, έκδ. R. P. Winnington-Ingram, σελ. 8, 8.

<sup>49.</sup> Βλ. C. Sachs, The Rise of Music in the Ancient World East and West, New York 1943, σελ. 99-70, όπου αναφέρεται το παράδειγμα με το μακρύ και κοντό αυλό ή χορδή που παράγουν αντίστοιχα υψηλούς και χαμηλούς φθόγγους. Πρβλ. και Α. Sendrey, μν. έργο, σελ. 123. Επίσης ο C. Sachs, The History of Musical Instruments, New YorK 1940, σελ. 135, δέχεται ότι το φαινόμενο των υψηλών και χαμηλών φθόγγων στις χορδές (νήτη - υπάτη) δε συνδέεται με τη

πτώσεις, ελληνική και σημιτική, μας οδηγούν σε ένα φαύλο κύκλο. Σε τελική όμως ανάλυση υπονοείται το ίδιο ακριβώς πράγμα $^{50}$ .

Επιστρέφοντας τώρα στην περίπτωση των δύο μουσικών λέξεων της Βίβλου, με ευχέρεια φθάνουμε στον συμπέρασμα ότι οι Εβραίοι, όπως και οι Έλληνες, είχαν υπόψη τους τις βασικές έννοιες της οκτάβας. Ακόμη, η αντιφατικότητα και οι διαφορές στη διατύπωση των όρων στην αρχαιότητα δεν είναι τελικά ασυμβίβαστες. Ωστόσο, η καλύτερη απόδειξη για τη σχέση των όρων χασσεμινίτ και αλαμότ με τη μουσική κλίμακα είναι η αντιφωνία. Πρόκειται για την πρακτική των μικτών χορών, όπου οι φωνές των παιδιών ή γυναικών τραγουδούσαν με διαφορά μιας οκτάβας από τους άνδρες. Η αντιφωνία ήταν ευρύτατα γνωστή στην αρχαιότητα και πολύ συνηθισμένη στη χριστιανική λατρεία<sup>51</sup>.

Όλα αυτά ευθυγραμμίζονται τελικά με τη γενική εικόνα της μουσικής στον αρχαίο Ισραήλ. Δεν έχουμε βέβαια γι' αυτήν άμεσες πληροφορίες. Οπωσδήποτε όμως είναι λογικό να υποθέσουμε ότι η μουσική, τουλάχιστον στο δεύτερο Ναό, έχει επιδράσεις από την κλασική ελληνική μουσική θεωρία, η οποία με την ανάπτυξή της παίρνει οικουμενικές διαστάσεις. Με τον τρόπο αυτό φθάνουμε στο σημείο να προσεγγίσουμε αρκετά τη γενική μορφή και το περιεχόμενο της λατρευτικής μουσικής των Εβραίων. Φυσικά με τα καθορισμένα πλαίσια του λειτουργικού τυπικού το ιερατείο του Ναού δε θα δεχόταν εύκολα μια βαθιά διείσδυση των ελληνικών αντιλήψεων στον ιερό χώρο της λειτουργικής ψαλμωδίας<sup>52</sup>. Η οικουμενικότητα όμως της ελληνικής μουσικής αφορά κυρίως τα δομικά της στοιχεία που είναι κοινά, διαχρονικά και διατοπικά. Αυτό συμβαίνει ιδιαίτερα με την έννοια της κλίμακας, από τότε που ο Πυθαγόρας καθόρισε τη μαθηματική αξία των φθόγγων και διατύπωσε επιστημονικά το περιεχόμενο και τη σημασία της<sup>53</sup>. Έτσι, δεν μπορεί να αποκλειστεί από τους Εβραίους η αντίληψη αυτή, η οποία προφανώς υπονοείται στις επιγραφές των Ψαλτηρίου.

Αλλά η υπόθεση της μουσικής κλίμακας προϋποθέτει έστω και κάποια

θέση τους αλλά με το γεγονός ότι η σημιτική Ανατολή ονομάζει υψηλούς φθόγγους τους χαμηλούς και χαμηλούς φθόγγους τους υψηλούς. Πρβλ. και Σ. Μιχαηλίδη, μν. έργο, σελ. 231.

- 50. Ο Γ. Παχυμέρης, Περί αρμονικής Β΄, έκδ. Ρ. Tannery, σελ. 100, 12 εξ., αναφέρεται στα ονόματα των φθόγγων που συνδέονται με τους επτά πλανήτες Κρόνος, Δίας, Άρης, Ήλιος, Ερμής, Αφροδίτη, Σελήνη. Η σειρά όμως των φθόγγων Νήτη, Παρανήτη, Παραμέση, Μέση, Υπερμέση (Λιχανός) Παρυπάτη, Υπάτη, αντιστρέφεται και έτσι η έννοια του υψηλού ή χαμηλού φθόγγου είναι σχετική.
  - 51. Bλ. L. Petit, «Antiphone dans la liturgie Grecque», DACL 1, 2, σελ. 2461 εξ.
  - 52. A. Sendrey, μν. έργο, σελ. 124.
- 53. Για την οικουμενικότητα της ελληνικής μουσικής θεωρίας μας βεβαιώνει ο Α. Sendrey, μν. έργο, σελ. 124, ο οποίος αναφέρει ότι μερικοί από τους μουσικούς του δεύτερου Ναού πρέπει να ήταν εξοικειωμένοι με τη μουσική θεωρία των Ελλήνων. Στην οικουμενικότητα αυτή αναφέρονται ο Ν. Παναγάς, Διδασκαλία της καθόλου μουσικής τέχνης, ήτοι γραμματική της μουσικής γλώσσης, Κωνσταντινούπολις 1893, σελ. 23 εξ., και ο Γ. Βαμβουδάκης, Συμβολή εις την σπουδήν της παρασημαντικής των Βυζαντινών μουσικών, Σάμος 1938, σελ. κζ΄ εξ.

στοιχειώδη συστηματοποίηση των μελωδιών. Επιπροσθέτως, αν ληφθεί υπόψη ότι στη λατρεία των Εβραίων έπαιζαν βασικό ρόλο τα μουσικά όργανα, τότε είναι βέβαιο πως η μουσική του Ναού ρυθμιζόταν με βάση τις γενικά παραδεκτές θεωρητικές αρχές του ελληνισμού. Ήδη έγινε λόγος για κοινά και συγγενικά όργανα στην εβραϊκή και ελληνική παράδοση. Άλλωστε, ο χαρακτήρας της ελληνικής μουσικής δημιουργείται όχι για επιχώριες, αλλά για παγκόσμιες ανάγκες και διαστάσεις. Ο οικουμενικός αυτός χαρακτήρας της ελληνικής μουσικής είναι βασισμένος στη φιλοσοφική και επιστημονική παρατήρηση των Ελλήνων<sup>54</sup>. Η ιδιομορφία του είναι αισθητή, αν αναλυθούν οι συνθήκες και τα ποικίλα στοιχεία που δανείζεται και από άλλες πολιτισμικές περιοχές. Αυτό ακριβώς υποδεικνύουν οι όροι λύδιος και φρύγιος, που αντιπροσωπεύουν άλλες παραδόσεις<sup>55</sup>. Δεν υπάρχει λοιπόν αμφιβολία ότι στο κλίμα αυτό ζει και αναπτύσσεται η μουσική των Εβραίων. Φυσικά, χωρίς να χάνει τη φυσιογνωμία της, υιοθέτεί την καθιερωμένη πια ελληνική μέθοδο οργανώσεως του μελωδικού υλικού, πράγμα που κάνει αργότερα και ολόκληρη η μουσική παράδοση του μεσαίωνα ως τη σύγχρονη εποχή. Οι ψαλμικές επιγραφές λοιπόν δεν υπονοούν κανένα αμιγές εβραϊκό μουσικό σύστημα οκτατροπίας. Αντίθετα εκφράζουν τα δεδομένα της εποχής με την παγκόσμια αναγνώριση και καθιέρωση του ελληνικού μουσικού συστήματος, όπως θα δούμε παρακάτω<sup>56</sup>.

Ύστερα από όσα λέχθηκαν για τη σχέση της οκτάβας με το βιβλικό ιουδαϊσμό, φαίνεται καθαρά πως δεν είναι δυνατή η παραδοχή της θεωρίας που επίμονα προτείνει ότι οι οκτώ μουσικοί τρόποι έχουν προέλευση εβραϊκή. Εξάλλου, είναι αυτονόητο ότι οι ερμηνείες της ραβινικής φιλολογίας του μεσαίωνα σχετικά με την ογδόη των ψαλμικών επιγραφών δεν προσφέρουν καμιά λύση, στο ζήτημα της οκτατροπίας, επειδή με σύγχρονά τους κριτήρια αναφέρονται σε πολύ μακρινά γεγονότα<sup>57</sup>. Έτσι, η συσχέτιση της μεσαιωνικής οκταηχίας με τα εβραϊκά, βαβυλωνιακά και ακκαδικά λειτουργικά τυπικά, παρά την

<sup>54.</sup> Βλ. κεφ. 1.2.

<sup>55.</sup> Βλ. J. Jeannin, «L' Octoëchos...», DACL 12, 2, σελ. 1898, όπου αναφέρεται ότι η ελληνική μουσική δίνει άσυλο στα μουσικά συστήματα που ήταν σε χρήση στις ελληνικές αποικίες της Μ. Ασίας, όπως οι τρόποι φρύγιος και λύδιος. Απ' αυτούς θα παραχθούν ο υπολύδιος και ο μιξολύδιος ή «Σαπφώ».

<sup>56.</sup> Βλ. κεφ. 1.2.

<sup>57.</sup> Όλα τα σχετικά με τη ραβινική φιλολογία σχολιάζει ο Ε. Werner, The Sacred Bridge, σελ. 385 εξ. Είναι χαρακτηριστικό το γεγονός ότι όταν η ραβινική φιλολογία ασχολείται με τα ζητήματα της οκτατροπίας υπάρχει η συγκεκριμένη παράδοση της χριστιανικής λειτουργικής Οκτωήχου. Ωστόσο δεν μπορούμε να βρούμε αντίστοιχο εβραϊκό μουσικό σύστημα. Βέβαια είναι γεγονός ότι σε μια γενική βάση οι Εβραίοι, όπως και οι Άραβες φιλόσοφοι (βλ. σχετικά Ε. ... Werner, ό.π., σελ. 387), προσπαθούν να ορίσουν τους τεχνικούς των όρους, όπως λ.χ. το lahan κ.ά. Η περίπτωση όμως αυτή, σε συνδυασμό με τις ψαλμικές επιγραφές και τα χιττιτικά κείμενα, δεν μπορεί να μας οδηγήσει σε συγκεκριμένα συμπεράσματα για μια σχέση εβραϊκού και χριστιανικού οκτατροπικού συστήματος.

ελκυστικότητά της, παραμένει αρκετά χαλαρή. Βέβαια ο αριθμός οκτώ δεσπόζει στις κοσμολογικές, ημερολογιακές, φιλοσοφικές, θεολογικές και μουσικές αντιλήψεις. Δημιουργείται όμως μια χωρίς προηγούμενο σύγχυση, επειδή ακριβώς επιχειρείται να συσχετιστούν πολλές από τις αντιλήψεις αυτές, οι οποίες τις περισσότερες φορές δεν έχουν καμιά σχέση μεταξύ τους. Είναι χαρακτηριστική η περίπτωση της χριστιανικής οκταηχίας. Αλλά η προτίμηση ορισμένων πρακτικών θεμάτων ή ακόμη και αυτής της διδασκαλίας του χριστιανισμού για τον αριθμό οκτώ συνθέτει ένα εντελώς ιδιόμορφο κεφάλαιο. Πρόκειται δηλαδή για τη θεολογία της ογδόης ημέρας που αφορμάται από την τυπολογική ερμηνεία της Π. Διαθήκης. Το θέμα αυτό, σε συνάρτηση με τους συμβολισμούς και τη σημασία του λειτουργικού κύκλου των οκτώ εβδομάδων, επηρεάζει σημαντικά την οκταηχία της χριστιανικής υμνογραφίας.

### 1.2. Η άποψη της ελληνικής προελεύσεως

Πολλοί από τους ερευνητές ανάγουν την προέλευση των οκτώ ήχων της ελληνικής λειτουργικής υμνογραφίας στο αρχαίο ελληνικό σύστημα των μουσικών τρόπων. Το ζήτημα αυτό έχει λάβει ποικίλες διαστάσεις και είναι από τα πιο πολύπλοκα που αντιμετωπίζει η έρευνα. Συγκεκριμένα, ορισμένοι ερευνητές επιχειρούν να ταυτίσουν την οκταηχία με τους ελληνικούς τρόπους, ενώ άλλοι δέχονται ότι υπάρχει κάποια σύγχυση που προκαλείται από την κοινή χρήση των ονοματολογιών στα δύο παραπάνω μουσικά συστήματα. Τις θέσεις αυτές αντικρούουν κυρίως οι ερευνητές που δέχονται την ύπαρξη του ανατολικού θρησκειοϊστορικού υπόβαθρου στη χριστιανική οκταηχία. Αναμφίβολα στις δύο τελευταίες διαμετρικά αντίθετες θεωρίες χρησιμοποιούνται σοβαρά επιχειρήματα. Εντούτοις παρουσιάζονται και κενά το ίδιο υπολογίσιμα, επειδή ουσιαστικά οι παρατηρήσεις των ερευνητών επιμένουν σε επιμέρους ζητήματα που απολυτοποιούνται με τη γενίκευσή τους.

Θα προσπαθήσουμε να διατυπώσουμε μια τρίτη άποψη, που δεν αποβλέπει στην τεχνική συγκόλληση των μέχρι τώρα θεωριών με ένα φτιαχτό συγκερασμό τους, αλλά απορρέει αβίαστα από την ίδια την ιστορική πραγματικότητα, μέσα στην οποία γεννήθηκε το σύστημα της οκταηχίας. Έτσι, εντελώς αντίστροφα από γενικότερα χαρακτηριστικά του φαινομένου της τροπικότητας θα φθάσουμε σε ειδικότερα συμπεράσματα. Καταρχήν όμως θα παρουσιάσουμε ένα σύντομο ενημερωτικό διάγραμμα της διαδικασίας με τη οποία κατορθώνει η ελληνική μουσική θεωρία να διοχετεύει στοιχεία του τροπικού της συστήματος στο χριστιανισμό.

Από πολύ νωρίς οι οκτώ ήχοι της λειτουργικής υμνογραφίας συσχετίστηκαν με τους μουσικούς τρόπους της αρχαίας ελληνικής μουσικής θεωρίας και με αυτά τα δεδομένα εκφράστηκαν οι θεωρητικοί της μεταγενέστερης αρχαιότητας. Συνδετικοί κρίκοι ανάμεσα στις δύο παραδόσεις θεωρούνται οι λατίνοι συγγρα-

φείς του ε΄ αιώνα Βοήθιος¹ και Κασσιόδωρος² με πλούσια ελληνική μουσική μόρφωση³.

Ο πρώτος από τους παραπάνω θεωρητικούς ακολουθεί τον Πτολεμαίο και ο δεύτερος τον Αριστόξενο. Ιδιαίτερα ο Βοήθιος υιοθετεί το σύστημα των οκτώ τόνων του Πτολεμαίου και δίνει σ' αυτό την τελική μορφή των οκτώ μουσικών τρόπων<sup>4</sup>. Βέβαια το οκτάηχο μουσικό σύστημα της Εκκλησίας διαμορφώνεται κάτω από ειδικές συνθήκες, που έχουν σχέση με το λειτουργικό τυπικό και τη θεολογία γενικότερα. Το φάσμα όμως της αρχαίας ελληνικής μουσικής θεωρίας ακολουθεί από κοντά τη λειτουργική ψαλμωδία, όπως και ολόκληρη τη μουσική παράδοση του μεσαίωνα.

Συγκεκριμένα, ο Βοήθιος<sup>5</sup> παίρνει τους επτά τόνους του Πτολεμαίου προσθέτοντας τον υπερμιξολύδιο<sup>6</sup> και ο Κασσιόδωρος<sup>7</sup> τους δεκαπέντε των μεταγενέστερων αριστοξενικών (Αριστείδη Κοϊντιλιανού, Αλύπιου)<sup>8</sup>, όπως δίνονται στο

- 1. Βλ. το έργο του Βοήθιου, *De institutione musica*, έκδ. *PL* LXIII, σελ. 1167 εξ. και G. Friedlein, σελ. 178 εξ.
- 2. Βλ. το έργο του Κασσιόδωρου, Institutiones musicae, έκδ. Μ. Gerbert, σελ. 15 εξ. και R.A.B. Mynors, σελ. 142 εξ. Αγγλική μετάφραση του έργου βλ. Ο. Strung, Source Readings in Music History I, Antiquity and the Middle Ages (FABER), London-Boston 1981, σελ. 87 εξ.
- 3. Bλ. G. Reese, *Music in the Middle Ages*, σελ. 118, όπου παρατηρείται ότι «The tradition of Greek theory was passed on to medieval writers by Boethius and Cassiodorus...». Πρβλ. O. Strung, ό.π., σελ. 79 και 87.
- 4. Βλ. J. Jeannin, «L' Octoëchos...», DACL 12, 2, σελ. 1899, όπου τονίζεται ιδιαίτερα ότι ο Βοήθιος καθιέρωσε το σύστημα των οκτώ τόνων του Πτολεμαίου, από το οποίο πήραν την τελική τους μορφή οι οκτώ ήχοι της Οκτωήχου της χριστιανικής Εκκλησίας. Πρβλ. Βοήθιου, De musica, PL LXIII, σελ. 1279.
- 5. Βλ. το έργο του Βοήθιου και ιδιαίτερα το κεφ. XVI, De superius disposita modorum descriptione, έκδ. PL LXIII, σελ. 1281 εξ., ή κεφ. XVII, Ratio superius dispositae modorum descriptionis έκδ. G. Friedlein, σελ. 343: «Septem quidem esse praediximus modos, sed nihil videatur incongruum, quod octavus super adnexus est. Huius enim adiectionis rationem paulo posterius eloquemur. Nunc illud est considerandum, quod hae paginulae, quas inter se rectus linearum ordo distinguit, aliae quidem habent notulas musicas, aliae vero minime, veluti in eo modo, qui inscribirur hypermixolydius... Cur autem octavus modus, qui est hypermixolydius adiectus sit, hinc patet. Sit bis diapason consonantia haec:

| Α | В | C | D | E | F | G | Н | I | K | L | M | N | О | P |
|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|
|   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |

Diapason igitur consonantiam servat  $\cdot A \cdot$  ad id, quod est  $\cdot H \cdot$ ». Για το διάγραμμα του Βοήθιου με τον παραλληλισμό των αρχαίων τόνων και των εκκλησιαστικών ήχων βλ. PL LXIII, σελ. 1281-82.

- 6. Για τον Ο. Gombosi, «Studien...» Ι, AM = X (1938), σελ. 156, ο υπερμιξολύδιος είχε απορριφθεί από τον Πτολεμαίο.
- 7. Βλ. το έργο του Κασσιόδωρου, έκδ. Μ. Gerbert, σελ. 17 και R.A.B. Mynors, σελ. 145 εξ. Βλ. επίσης Ο. Strung,  $\mu\nu$ . έργο, σελ. 90.
  - 8. O. Gombosi, ó.π.

παρακάτω διάγραμμα:

|            | Boëtius            | Cassiodorus     |                   |  |  |  |  |
|------------|--------------------|-----------------|-------------------|--|--|--|--|
| Ήχος πλ.α΄ | 1. hypodorius      | 1. hypodorius   | 9. aeolius        |  |  |  |  |
| » πλ. β΄   | 2. hypophrygius    | 2. hypoiastius  | 10. lydius        |  |  |  |  |
| » πλ. γ΄   | 3. hypolydius      | 3. hypophrygius | 11. hyperdorius   |  |  |  |  |
| » α'       | 4. dorius          | 4. hypoaeolius  | 12. hyperiastius  |  |  |  |  |
| » β΄       | 5. phrygius        | 5. hypolydius   | 13. hyperphrygius |  |  |  |  |
| » γ΄       | 6. lydius          | 6. dorius       | 14. hyperaeolius  |  |  |  |  |
| » πλ.δ΄    | 7. mixolydius      | 7. iastius      | 15. hyperlydius   |  |  |  |  |
| » δ΄       | 8. hypermixolydius | 8. phrygius     |                   |  |  |  |  |

Η επίδραση των δύο Λατίνων συγγραφέων στους μεταγενέστερους θεωρητικούς, καθώς και τα μεγάλα προβλήματα που αναδύονται με τη χρήση της αρχαίας ελληνικής μουσικής θεωρίας εξετάζονται με πολλή προσοχή από τους σύγχρονους ερευνητές. Ιδιαίτερα απασχολεί την έρευνα η σύγχυση που εντοπίζεται στα ονόματα των μουσικών τρόπων. Ο Ο. Gombosi<sup>9</sup> πιστεύει ότι κύριος υπεύθυνος για την κατάσταση αυτή είναι κάποιος θεωρητικός του μεσαίωνα ή ακόμη και ο ίδιος ο Βοήθιος. Ο ίδιος ερευνητής καταλήγει στο συμπέρασμα αυτό ύστερα από μια αξιόλογη τεχνική ανάλυση των τρόπων στη λατινική ιδίως γραμματεία<sup>10</sup>.

Οι πρώτες ελληνικές πηγές, που έχουμε στη διάθεσή μας και που δείχνουν καθαρά πως το εκκλησιαστικό τροπικό σύστημα μιμείται την τεχνική της ελληνικής αρχαιότητας, προέρχονται από τον γ΄ και δ΄ αιώνα και περιλαμβάνοναι στα αλχημιστικά συγγράμματα<sup>11</sup>. Ο C. Höeg παρατηρεί πως το σύστημα της οκταηχίας και η πρακτική του εφαρμογή στηρίζεται αποκλειστικά σ' αυτά τα έργα<sup>12</sup>.

Ωστόσο, μια πιο άμεση σχέση της αρχαίας ελληνικής τροπικότητας με τη μεταγενέστερη κοσμική και εκκλησιαστική οκτάηχη κατάταξη των μελωδιών υπονοείται στα ελληνικά θεωρητικά συγγράμματα του μεσαίωνα. Ξεχωρίζουν τα έργα των Γ. Παχυμέρη<sup>13</sup>, Μ. Βρυέννιου<sup>14</sup>, Ψευδο-Δαμασκηνού<sup>15</sup> και του «Αγιοπο-

- 9. Μν. έργο, σελ. 149. Στο ίδιο έργο, σελ. 163, ο Ο. Gombosi αναλύοντας το διάγραμμα του Βοήθιου, παρατηρεί ότι η διάταξη των τρόπων είναι εσφαλμένη. Αυτό οφείλεται, σύμφωνα με τον Gomposi, σε λάθος μεταγενεστέρων αντιγραφέων δεδομένου ότι τα παλαιότερα κείμενα του έργου του Βοήθιου πορέργονται από τον θ΄ και ι΄ αιώνα.
- 10. Βλ. Ο. Gombosi, ό.π., σελ. 159 εξ. Πρβλ. J.Chailley, «Le mythe des modes grecs», AM XXVIII (1956), σελ. 138.
  - 11. B\u00e1. M. Berthelot Ch. Em. Ruelle, Collection des anciens alchimistes grecs, Paris 1888.
- 12. C. Höeg, «La théorie de la musique byzantine», *RÉG*, XXXV (1922), σελ. 331 εξ. Στο ίδιο συμπέρασμα κατέληξε και ο A. Gastoué [«Über die 8 'Tone' die authentischen und die plagalen», *KmJ* XXV (1930), σελ. 28].
- 13. Περί αρμονικής ήγουν μουσικής, έκδ. Μ.Α.J.Η. Vincent, σελ. 401 εξ. και Ρ. Tannery Ε. Stéphanou, σελ. 97 εξ.
- 14. Μ. Βρυέννιου, *Αρμονικά*, έκδ. J. Wallis, σελ. 359 εξ. και G. H. Jonker, σελ. 50 εξ. Σχετικά με το έργο του Βρυέννιου βλ. Μ. Stöhr, «Bryennios Manuel», *MGG* 2, σελ. 411-415.
  - 15. Βλ. κεφ. 4.2.2.

λίτη»<sup>16</sup>. Δυστυχώς στα τρία πρώτα από τα παραπάνω έργα δε δίνεται καμιά ιδιαίτερη εξήγηση σχετικά με την αντιστοιχία της αρχαίας με τη σύγχρονή τους κοσμική και εκκλησιαστική θεωρία. Το τελευταίο πάλι, παρά τα σχετικά πληροφοριακά της στοιχεία, θεωρείται μειωμένης φιλολογικής αξίας.

Εξετάζοντας τις ελληνικές πηγές είμαστε σε θέση να μορφώσουμε κάποια εικόνα για τη χρήση και τη διαφοροποίηση των μουσικών όρων, με τους οποίους επιχειρείται η κατάταξη των μελωδιών στο μεσαίωνα. Όλα συνεπώς τα παραπάνω έργα αποκτούν για το θέμα μας ιδιαίτερη αξία και θα αναφερθούμε σε αυτά στη συνέχεια. Προς το παρόν θα αρκεστούμε μόνο στη συγκριτική παράθεση της ονομοταλογίας των τρόπων στην ελληνική και λατινική παράδοση, αφού πρώτα κάνουμε μια σύντομη ανάλυση ορισμένων θεμελιακής φύσεως ζητημάτων πάνω στο θέμα της σχέσεως των μεσαιωνικών και αρχαίων τρόπων.

Στο σημείο αυτό πρέπει εξάλλου να αναφερθεί ότι δε θα συνέβαλλαν ουσιαστικά στην κατανόηση του θέματός μας τα συμπεράσματα των ερευνών του περασμενου αιώνα που θεωρούνται σήμερα ξεπερασμένα<sup>17</sup>. Θα αρκεστούμε λοιπόν μόνο στο να σημειώσουμε τα σημαντικότερα ονόματα των παλαιών αυτών ερευνητών, όπως είναι οι F. Bellermann, G. A. Gevaert, R. Westphal, Emmanuel Maurice, W. Christ και H. Gaisser<sup>18</sup>.

Από την αρχή πρέπει να συμφωνήσουμε πάνω σε ορισμένες προϋποθέσεις που χαρακτηρίζουν την ιστορική πορεία του μουσικού προβλήματος του μεσαίωνα και προσδιορίζουν καλύτερα τα ιστορικά πλαίσια της ελληνικής κοσμικής και εκκλησιαστικής μελωδίας. Ξεκινάμε λοιπόν από τη σωστή παρατήρηση του J.- Β. Thibaut, σύμφωνα με τη οποία υπάρχουν δύο κατηγορίες μουσικών στο μεσαιωνικό ελληνισμό: οι μελοποιοί και οι μελωδοί<sup>19</sup>. Οι πρώτοι ονομάζονται έτσι και από το Γρηγόριο Νύσσης<sup>20</sup>. Ο Βρυέννιος μάλιστα τους περιγράφει καλύτερα αναφέροντας πως είναι οι επαγγελματίες κοσμικοί καλλιτέχνες, στους οποίους είχε λάχει η φροντίδα να συνεχίσουν την αρχαία ελληνική παράδοση<sup>21</sup>. Οι δεύτεροι είναι οι

- 16. Βλ. το χφ. Paris. Gr. 360 στο κεφ. 4.2.1. και 7.1.
- 17. O Gombosi,  $\mu\nu$ . έργο, σελ. 150, αναφέρει ότι οι παλαιοί ερευνητές προσπάθησαν  $\mu$ ε βάση τις αρχαίες πηγές να λύσουν το πρόβλημα της τροπικότητας, αλλά συνέχεαν τα modi  $\mu$ ε την απόλυτη θέση του ύψους.
- 18. Ανάμεσα σ' αυτούς ο Ο. Gomposi συγκαταλέγει και τους J.-B. Thibaut, A. Gastoué και A. Auda.
- 19. Bλ. J.-B. Thibaut, «Assimilation des "Échoi" byzantins et des modes latins avec les anciens tropes grecs», Documents du Congrès internasional d'histoire de la musique, Paris 1901, σελ. 77 εξ.
- 20. Εἰς τήν ἐπιγραφήν τῶν ψαλμῶν 1, 3, PG 44, 444C· «᾿Αλλά καί τοῦτο προσήκει μή παραδραμεῖν ἀθεώρητον, ὅτι οὐ κατά τοὺς ἔξω τῆς ἡμετέρας σοφίας μελοποιούς καί ταῦτα τά μέλη πεποίηται».
- 21. Μ. Βρυέννιου, Αρμονικά ΙΙΙ, 4, έκδ. J. Wallis, σελ. 484 και G.H. Jonker, σελ. 320,4 «ἐπεί δὲ ἐν ὑστέροις ὅ τε Πυθαγόρας καί Τέρπανδος τῆ ἀρχαιοτρόπῳ ἐπταχόρδῳ λύρᾳ ὀγδόην χορδήν δι' οὕς προείπομεν λόγους προσήρμοσαν καί ἰσάριθμα τά εἴδη οὐ τοῖς ἡθόγγοις ὡς οἱ πρό αὐτῶν, ἀλλά τοῖς διαστήμασιν οὐκ ἀπεικότως ποιοῦντες καί οὕτοι τό ἔβδομον ὁμοίως τοῖς πρό αὐτῶν βαρύ προσηγόρευον, ἔδοξε καί τοῖς νεωτέροις τῶν μελοποιῶν κατά τούς παλαιούς

εκκλησιαστικοί μελογράφοι και θεωρητικοί. Αυτοί οι τελευταίοι μας μιλούν για δύο είδη μελωδημάτων, το ΄Α σμα και τον Αγιοπολίτη<sup>22</sup>. «΄Ασμα» είναι το κοσμικό τραγούδι, ενώ «Αγιοπολίτης» το μουσικό σύστημα που ξεκινά από την Αγία Πόλη, την Ιερουσαλήμ, με κυριότερο εκπρόσωπο τον Ιωάννη Δαμασκηνό<sup>23</sup>. Άλλωστε δεν είναι καθόλου άσχετη με τα παραπάνω η περίπτωση του Τυπικού της Ορθοδόξου Ανατολικής Εκκλησίας που χωρίζεται σε δύο λειτουργικούς τύπους: στον ασματικό και στο μοναχικό. Στον πρώτο τύπο κυριαρχούσαν οι μελωδίες που πρέπει να ήταν ελεύθερες, πιο στολισμένες ή έντεχνες και λαϊκότροπες, κατά το πομπώδες ύφος των κοσμικών καλλιτεχνών. Ίσως το γ΄ τρισάγιο της δοξολογίας στη σημερινή λειτουργική πράξη λέγεται «ασματικόν», επειδή αποτελεί υπόλειμμα παλαιάς ασματικής μελωδίας<sup>24</sup>. Στον άλλο λειτουργικό τύπο, το μοναχικό, αρχικά κυριαρχούσε η ανάγνωση, ενώ οι μελωδίες ήταν συντηρητικές και περιορισμένες. Βέβαια εδώ δεν πρόκειται να ασχοληθούμε με το λειτουργικό Τυπικό. Είναι όμως ιδιαίτερα σημαντική η ιστορική πραγματικότητα που μας δίνεται από αυτό. Διαπιστώνουμε, λ.χ., ότι πολύ σύντομα ο μοναχικός λειτουργικός τύπος γίνεται ασματικότερος του ασματικού<sup>25</sup>. Φυσικά η ιστορική αυτή διαδικασία δεν μπορεί να εντοπιστεί χρονικά. Παρά ταύτα όμως είναι εύκολο να συμπεράνουμε ότι οι εκκλησιαστικοί μουσικοί, στην προσπάθειά τους να μην απομακρυνθούν από την αρχαία ελληνική παράδοση, ρύθμισαν το μουσικό τους σύστημα σύμφωνα με εκείνο των Ελληνορωμαίων μουσικών και πρακτικών<sup>26</sup>. Έτσι, οι ελληνικοί εκκλησιαστικοί ήχοι, όπως και οι τρόποι των Λατίνων, παρουσιάζουν μια ορισμένη αναλογία με τους αρχαίους ελληνικούς τρόπους. Αυτό οφείλεται στο ότι οι βασικές κλίμακες της Οκτωήχου πήραν τις ονομασίες των ελληνικών αρμονιών της κλασικής ε $ποχής^{27}$ .

Αυτή η αλληλεξάρτηση της αρχαίας με τη μεσαιωνική κατάταξη των τρόπων δε διαθέτει παρά μόνο επιφανειακά θεωρητικά στηρίγματα. Γι' αυτό οι μελετητές

ονομάζειν αὐτόν εἰς μνήμην ἴσως τῆς ἀρχαιοτρόπου ἑπταχόρδου λύρας τοῦτο ποιούμενοι καίπερ καί οὕτοι ὡς οἱ πρῶτοι τῶν παλαιῶν τὰ εἴδη τοῦ μέλους οὐ τοῖς διαστήμασι τοῦ διά πασῶν, ἀλλά τοῖς φθόγγοις ἴσα τιθέμενοι». Πρβλ. J. Tzetzes, Über die altgriechische Musik in der griechischen Kirche, München 1874, σελ. 23 και J.-B. Thibaut, ό.π.

- 22. Βλ. χφ. Αγιοπ. Paris. Gr. 360, f. 217r «Καί ἀνεβιβάσθησαν ήχοι ιστ΄, οἴτινες ψάλλονται εἰς τό ᾿Ασμα. Οἱ δέ δέκα ὡς προείπομεν εἰς τόν ΄Αγιοπολίτην».
- 23. Βλ. χφ. Αγιοπ. Paris. Gr. 360, f. 216r. Χαρακτηριστικά στο εγχειρίδιο, Ερωταποκρίσεις της παπαδικής τέχνης (βλ. κεφ. 4.2.2.), χφ. IB 332, f. 24r, αναφέρεται «'Αγιοπολίτης δ' ἐτυμολογεῖται διά τό τῶν ἀγίων μαρτύρων ὁσίων τε καί τῶν λοιπῶν περιέχειν πολιτείαν ἡ διά τό ἐν τἡ ἀγία πόλει ὑπό τῶν ἀγίων πατέρων τῶν ποιητῶν, τοῦ τε ἀγίου Ἰωάννου τοῦ Δαμασκηνοῦ καί ἑτέρων ἀγίων ἐκτεθεῖναι».
  - 24. Βλ. J.-B. Thibaut, μν. έργο, σελ. 78.
- 25. Βλ. Ε. Αντωνιάδου, «Περί του ασματικού ή βυζαντινού κοσμικού τύπου των ακολουθιών της ημερονυκτίου προσευχής», Θεολογία 20 (1949), σελ. 721.
  - 26.  $\Pi \rho \beta \lambda$ . J.-B. Thibaut,  $\delta.\pi$ .
- 27. J.-B. Thibaut, μν. έργο, σελ. 79. Πρβλ. και J.-B. Pitra, Hymnographie de l' Église grecque, Rome 1867, σελ. 45.

από νωρίς άρχισαν να αμφιβάλλουν για την ταυτότητα αυτών των τροπικών συστημάτων  $^{28}. \label{eq:constraint}$ 

Είναι πρωταρχικής σημασίας το γεγονός ότι από τη ρωμαϊκή ακόμη εποχή υποδείκνυαν τους τρόπους με αριθμούς $^{29}$ . Τη μαρτυρία αυτή τη βρίσκουμε στα αλχημιστικά συγγράμματα του δ΄ αιώνα που σίγουρα εκφράζουν παλαιότερες παραδόσεις $^{30}$ .

Ύστερα από τα στοιχεία αυτά που προϋποθέτουν κάποιο σύνδεσμο της χριστιανικής μουσικής του μεσαίωνα με την αρχαία ελληνική μουσική παράδοση, παραθέτουμε τις ονοματολογίες των μελωδικών τύπων σύμφωνα με τους κυριότερους μεσαιωνικούς καταλόγους<sup>31</sup>.

| Ήχοι                   | Hucbaldi      | Notkeri      | Παχυμέρη<br>Βρυέννιου | Αγιοπολίτη    | Ψ-Δαμασκηνού  |
|------------------------|---------------|--------------|-----------------------|---------------|---------------|
| $\alpha'$              | dorius        | dorius       | υπερμιξολύδιος        | δώριος        | δώριος        |
| β΄                     | phrygius      | phrygius     | μιξολύδιος            | φρύγιος       | λύδιος        |
| γ΄                     | lydius        | lydius       | λύδιος                | λύδιος        | φρύγιος       |
| $\delta'$              | mixolydius    | mixolydius   | φρύγιος               | μιξολύδιος .  | μιξολύδιος    |
| πλ. α΄                 | hypodorius    | hypodorius   | δώριος                | υποδώριος     | υποδώριος     |
| $\pi\lambda$ . $\beta$ | hypophrygius  | hypophrygius | υπολύδιος             | υποφρύγιος    | υπολύδιος     |
| βαρύς                  | hypolydius    | hypolydius   | υποφρύγιος            | υπολύδιος     | υποφρύγιος    |
| πλ. δ΄                 | hypomixolydiu | s eolius     | υποδώριος             | υπομιξολύδιος | υπομιξολύδιος |

Η πρώτη παρατήρηση στις παραπάνω ονοματολογίες είναι ότι η σειρά του Βρυέννιου, που εκπροσωπεί την κοσμική παράδοση του Άσματος, δε συμφωνεί με την εκκλησιαστική σειρά του «Αγιοπολίτη»<sup>32</sup>. Ωστόσο, ο βυζαντινός αυτός συγγραφέας μας προειδοποιεί ότι πάντοτε η συνέχεια των ελληνικών τρόπων διαβαζόταν από τους μουσικούς με διαφορετική μέθοδο. Πάνω σ' αυτό προβληματί-

- 28. Για τον Κ. Μητσάκη, Βυζαντινή Υμνογραφία, σελ. 201, πρώτος ο Ε. Bouvy (Poètes et mélodes. Étude sur les origine du ruthme tonique dans l' Hymnographie de l' Église grecque, Nîmes 1886, σελ. 145) έφτασε στο συμπέρασμα ότι η αντιστοιχία των οκτώ ήχων της βυζαντινής μουσικής με τους ήχους της μουσικής των αρχαίων Ελλήνων ήταν καθαρή υπόθεση. Για την Οκτώηχο ο Κ. Μητσάκης, όπως είδαμε, ασπάζεται τις απόψεις του Werner.
- 29. Πρβλ. W. Christ M. Paranikas, *Anthologia graeca carminum christianorum*, Lipsiae 1871, σελ. CXIX-CXX και J.-B. Thibaut, μν. έργο, σελ. 79.
  - 30. Βλ. κεφ. 3.1.
- 31. Τους πίνακες των μεσαιωνικών καταλόγων δημοσιεύουν ο J.-B. Pitra, Analecta sacra spicilegio solesmensi parata I, Parisiis 1876, σελ. LXX, ο Ε. Βουνу, μν. έργο, σελ. 248, ο W. Christ Μ. Paranikas, ό.π. και ο J.-B. Thibaut, ό.π. Στον κατάλογο που παραθέτουμε ο Hucbaldus και ο Notkerus αντιπροσωπεύουν την παράδοση του θ΄ και ι΄ αιώνα, ενώ ο Βρυέννιος, ο Παχυμέρης, ο Αγιοπολίτης και ο Ψευδο-Δαμασκηνός του ιδ΄ αιώνα. Για τη λατινική μουσική παράδοση των τρόπων βλ. F.A. Gevaert, Les origines du chant liturgique, σελ. 69 εξ.
- 32. Πρβλ. H. Gaisser, Le système musical de l' Église grecque, Rome 1901, σελ. 38-39 και J.-B. Thibaut,  $\delta.\pi$ .

ζεται ο J.-B. Thibaut και παραθέτει τις ονοματολογίες σύμφωνα με την κατάταξη του Βρυέννιου που αναφέρεται στο είδος της μελωδίας και στο είδος του ηρμοσμένου<sup>33</sup>. Για το Βρυέννιο «είδος μελωδίας» σημαίνει «ήχος»<sup>34</sup>. Πιθανόν εδώ να βρίσκεται η πραγματική αιτία της συγχύσεως που επικρατεί στο μεσαιωνικό τροπικό σύστημα, γιατί η ανάγνωση των ονοματολογιών κατά την αντίστροφη φορά, ξεκινώντας από το μιξολύδιο, σύνθετε την τάξη των τόνων που κατά το Βρυέννιο ήταν η σειρά των τρόπων<sup>35</sup>. Έτσι, ένας ήχος μπορούσε να είναι συγχρόνως πρώτος και έβδομος, δεύτερος και έκτος κ.ο.κ. Ακόμη, το αντιγραφικό λάθος στο κείμενο του Παχυμέρη<sup>36</sup>, «ἀπό δέ τῆς τρίτης τῶν διεζευγμένων ὁ δώριος» αντί «νήτης διεζευγμένων», μας δίνει μια άλλη σειρά. Και για τις δύο περιπτώσεις παραθέτουμε τους παρακάτω πίνακες<sup>37</sup>.

| Είδος ηρμοσμένου |     |                 |     | Είδος μελωδίας |     |                 | Διόρθωση λάθους |                |     |         |
|------------------|-----|-----------------|-----|----------------|-----|-----------------|-----------------|----------------|-----|---------|
| υποδώριος        | la  | ήχος            | ; 1 | μιξολύδιος     | si  | ήχος            | 1               | υπερμιξολύδιος | mi  | ήχος α΄ |
| υποφρύγιος       | sol | <b>&gt;&gt;</b> | 2   | λύδιος         | do  | <b>&gt;&gt;</b> | 2               | μιξολύδιος     | re  | » β΄    |
| υπολύδιος        | fa  | <b>&gt;&gt;</b> | 3   | φρύγιος        | re  | <b>»</b>        | 3               | λύδιος         | do  | » γ΄    |
| δώριος           | mi  | <b>»</b>        | 4   | δώριος         | mi  | <b>»</b>        | 4               | φρύγιος        | si  | » δ΄    |
| φρύγιος          | re  | <b>&gt;&gt;</b> | 5   | υπολύδιος      | fa  | <b>&gt;&gt;</b> | 5               | δώριος         | la  | πλ. α΄  |
| λύδιος           | do  | <b>&gt;&gt;</b> | 6   | υποφρύγιος     | sol | <b>&gt;&gt;</b> | 6               | υπολύδιος      | sol | πλ. δ΄  |
| μιξολύδιος       | si  | <b>»</b>        | 7   | υποδώριος      | la  | <b>»</b>        | 7               | υποφρύγιος     | fa  | βαρύς   |
|                  |     |                 |     |                |     |                 |                 | υποδώριος      | mi  | πλ. δ΄  |

Ύστερα από όλα αυτά πρέπει να δεχτούμε ότι η ονοματολογία που καθιερώνεται στους μελοποιούς της κοσμικής μουσικής με τους οκτώ ήχους διαιρεμένους σε αυθεντικούς και πλάγιους συγχέεται με εκείνην της εκκλησιαστικής Οκτωήχου<sup>38</sup>. Αυτό φαίνεται τουλάχιστον από όσα μας αναφέρει ο Βρυέννιος, ο οποίος μας περιγράφει τη συνήθεια των μουσικών να δείχνουν με τους αριθμητικούς όρους πρώτο, δεύτερο, τρίτο κ.τ.λ. κάθε ήχο οποιουδήποτε τετραχόρδου αρχίζοντας από τον πιο οξύ<sup>39</sup>.

- 33. Bλ. J.-B. Thibaut, ό.π., σελ. 80.
- 34. Βλ. Αρμονικά ΙΙΙ, 4, έκδ. J. Wallis, σελ. 482 και G.H. Jonker, σελ. 314, 20 «τῶν οὖν εἰρημένων ὀκτώ τῆς μελωδίας εἰδῶν ἤτοι ἤχων ἔκαστον ἀπό τῆς ἑαυτοῦ μέσης ἀρξάμενον εἰ μέν ἐπί τό ὀξύτερον χωρεῖ, ἐξ ἀνάγκης ἐπί τήν ἑαυτοῦ νήτην γενόμενον ἴσταται, εἰ δέ ἐπί τό βαρύτερον ἐπί τήν προσλαμβανομένην».
- 35. Βλ. Μ. Βρυέννιου, Αρμονικά ΙΙ, 5, έκδ. J. Wallis, σελ. 413 και G. Η. Jonker, σελ. 170, 10, όπου αναφέρεται ότι αυτοί που αγνοούν την τάξη των τόνων, σύμφωνα με τους παλαιούς θεωρητικούς, δεν είναι σε θέση να καταλάβουν ούτε την τάξη των ειδών της μελωδίας «ήτοι τῶν κοινῶς ὑπό τῶν μελοποιῶν καλουμένων ἤχων». Έτσι, κατά τον ίδιο συγγραφέα, δημιουργείται σύγχυση ανάμεσα στο είδος του ηρμοσμένου και το είδος της μελωδίας.
  - 36. Περί αρμονικής ΙΗ, έκδ. P. Tannery, σελ. 146, 25.
- 37. Πρβλ. J.-B. Thibaut, μν. έργο, σελ. 80. Ο συγγραφέας αυτός παραπέμπει λανθασμένα στο Βρυέννιο αντί τον Παχυμέρη, επηρεασμένος από λανθασμένη παραπομπή του J. Tzetzes, μν. έργο, σελ. 31.
  - 38. J.-B. Thibaut, ό.π.
  - 39. Μ. Βουέννιου, Αρμονικά ΙΙΙ, 4, έκδ. J. Wallis, σελ. 483 και G.H.Jonker, σελ. 316, 34

Εξάλλου, είναι σημαντική η πληροφορία του «Αγιοπολίτη» ότι ο κατάλογος των ήχων είναι ένας τύπος σκάλας, που δείχνει «τά τε ὀνόματα αὐτῶν καί τάς συγγενείας καί διαφοράς αὐτῶν καί ἔτερά τινα»<sup>40</sup>. Αυτό άλλωστε πρέπει να αντιλαμβανόμαστε στην περίπτωση των ήχων, επειδή εκείνο που λαμβάνεται υπόψη στην ονομασία είναι όχι η ποσότητα των φωνών αλλά η οξύτητα, η βαρύτητα, η τελειότητα και η λαμπρότητά τους<sup>41</sup>. Με τις προϋποθέσεις αυτές ο πρώτος ήχος δανείζεται το χαρακτήρα από το δώριο, ο δεύτερος από το φρύγιο κ.ο.κ.

Σχετικά τώρα με τους άλλους καταλόγους, ο Notkerus συμφωνεί περισσότερο με τον «Αγιοπολίτη». Κατ' αυτόν, ο όρος αιόλιος είχε την έννοια του υπομιξολύδιου, δήλωνε δηλαδή την πιο οξεία οκτάβα στη συνέχεια των τόνων<sup>42</sup>.

Παραμερίζοντας στη συνέχεια τον κατάλογο του Βρυέννιου διαπιστώνουμε ότι οι κατάλογοι των ήχων στους βυζαντινούς και στους λατίνους είναι όμοιοι, εκτός από λίγες εξαιρέσεις. Έτσι τελικά ορισμένες αναστροφές που υπάρχουν στην ονοματολογία πρέπει να είναι λάθη των αντιγραφέων. Η κατάσταση αυτή συνεχίστηκε από τους μεταγενέστερους θεωρητικούς, οι οποίοι μπερδεύτηκαν ακόμη περισσότερο με τη χρήση των όρων τόνος και τρόπος. Με τα δεδομένα αυτά ο J.-B. Thibaut, ακολουθώντας τον F.A. Gevaert, για μια ακόμη φορά επιχειρεί να αποσαφηνίσει το πρόβλημα. Η προσπάθειά του όμως αυτή, που στηρίζεται σε ορισμένες λεπτομέρειες της βυζαντινής θεωρίας, (όπως τα απηχήματα, οι μαρτυρίες, ο τροχός κ.ά.), χάνεται στο τέλμα των ποικίλων θεωρητικών λεπτομερειών<sup>43</sup>.

Ο Α. Auda μας προσφέρει μια ειλικρινή, αλλά εν μέρει περιπλεγμένη εξήγηση για τη σύγχυση των μεσαιωνικών όρων τρόπος και τόνος (modes, tons)<sup>44</sup>. Δέχεται ότι η σύγχυση των όρων είναι ένα ελληνικό λάθος πολύ παλαιό<sup>45</sup> και προσπαθεί να μας παραθέσει τις αιτίες της<sup>46</sup>. Οι έρευνές του, τελικά, οδηγούν στο συμπέρασμα ότι η μουσική των αρχαίων Ελλήνων παρουσιάζει τόσες ομοιότητες με τη μουσική του μεσαίωνα όσες και με τη μουσική της ελληνορωμαϊκής εποχής, ιδίως σε ό,τι αφορά τους τρόπους<sup>47</sup>. Έτσι, οι ονοματολογίες, μολονότι είναι ε-

«λέγομεν οδν ὅτι οἱ μελοποιοί ὅτε μέν πρός τε τό ὀξύτερον καί τό βαρύτερον μέλος ἀποβλέπουσι, τότε δή τόδε μέν τῶν εἰδῶν πρῶτον, τόδε δέ δεύτερον καί καθεξῆς μέχρι τοῦ ὀγδόου κατά τήν τοῦ ἀριθμοῦ προκοπήν ὀνομάζουσιν».

- 40. Χφ. Αγιοπ. Paris. Gr. 360, f. 222ν· «τά μέν οὖν ὀνόματα αὐτῶν προεγράφησαν τά τε κυρίως κατά τήν τάξιν αὐτῶν δηλοῦντα».
  - 41. Ό.π.
  - 42. J.-B. Thibaut, μν. έργο, σελ. 82.
  - 43. Bλ. J.-B. Thibaut, ό.π.
  - 44. A. Auda, Les modes et les tons.
- 45. Ό.π., σελ. 12. Πρβλ. και J. Combarieu, *Histoire de la musique* I, Paris 1913, σελ. 231-232. Ακόμη για τον Α. Auda, ό.π., σελ. 13, παρά τις εργασίες των Gevaert, Emmanuel Maurice, Gastoué κ.ά., η μελέτη των τρόπων και των τόνων ακόμη και στις μέρες του ήταν για την πλειονότητα των μουσικών ένας λαβύρινθος χωρίς διέξοδο.
  - 46. Ό.π., σελ. 22.
  - 47. Ό.π., σελ. 43.

σφαλμένες, δεν έχουν χρησιμοποιηθεί στην τύχη και η σύγχυση είναι περισσότερο φαινομενική παρά πραγματική. Πάνω σ' αυτό ο Α. Auda επικαλείται τις έρευνες του J. Jeannin σχετικά με τα λειτουργικά συστήματα<sup>48</sup>.

Ριζικά αντίθετος με τις απόψεις των R. Westphal, F.A. Gevaert και ολόκληρης της γαλλικής μουσικολογικής επιστήμης παρουσιάζεται ο Ο. Gombosi. Ο ερευνητής αυτός διατείνεται ότι με βάση την επιστημονική κριτική οι θεωρίες των μελετητών της γαλλικής σχολής εγγίζουν τα όρια του μύθου<sup>49</sup>. Έτσι προχωρεί στη δική του ανάλυση σχετικά με το επίμαχο θέμα των τρόπων της αρχαίας ελληνικής μουσικής, ξεκινώντας από το διάγραμμα των όρων: tropus, modus, Kirchenton<sup>50</sup>. Η έρευνά του είναι θεμελιωμένη στις πηγές και καλύπτει όλες τις φάσεις των Λατίνων συγγραφέων που χρησιμοποιούν την αρχαία τροπικότητα. Αρχικά χωρίζει τους όρους στις κατηγορίες Tropen και Modi, με βάση τους Έλληνες μουσικογράφους Αριστόξενο, Αριστείδη Κοϊντιλιανό, Γαυδέντιο, Βακχείο, Παχυμέρη και Βρυέννιο. Ακολούθως συμπεραίνει πως τα Modi είναι τα υπολείμματα μιας πρόωρης εποχής στην ελληνική μουσική<sup>51</sup>.

Όσο αφορά τη σχέση ανάμεσα στους εκκλησιαστικούς τόνους του μεσαίωνα και τα Modi της αρχαιότητας, ο O. Gombosi υπογραμμίζει ότι στην πραγματικότητα υπάρχει μια ομοιότητα και όχι συνάφεια<sup>52</sup>. Η ομοιότητα αναφέρεται σε πράγματα που κατά κάποιο τρόπο είναι φυσικά, όπως η σύνθεση της οκτάβας από τετάρτη και πέμπτη. Τέτοιες γνώσεις της αρχαιότητας, καταλήγει ο O. Gombosi, πράγματι μπήκαν στη μεσαιωνική θεωρία, όχι όμως αρχικά σε σχέση με τους εκκλησιαστικούς τόνους. Σχεδόν μέχρι τον ι΄ αιώνα δεν υπάρχει καμιά αντιστοιχία ανάμεσα στην οκτάβα και τους εκκλησιαστικούς τόνους<sup>53</sup>. Ο Ε. Werner δίνει ιδιαίτερη έμφαση σ' αυτή τη θέση και προσπαθεί να αποδεσμεύσει την οκταηχία από την οκτάβα και τη θεωρία της ελληνικής αρχαιότητας, με σκοπό να στηρίξει τις δικές του απόψεις<sup>54</sup>.

Στο σημείο αυτό πρέπει να συμφωνήσουμε με όσα υποστηρίζει ο Β. Στεφανίδης τον περασμένο αιώνα<sup>55</sup>, ότι δηλαδή οι δύο τάξεις των ήχων κύριοι και πλάγιοι βρίσκονται και στο δωδεκάτονο σύστημα των αρχαίων ελλήνων<sup>56</sup>. Η αβεβαιότητα

```
48. Ό.π., σελ. 46.
```

<sup>49.</sup> O. Gombosi, μν. έργο, σελ. 150.

<sup>50.</sup> Ό.π., σελ. 149.

<sup>51.</sup> Ό.π., σελ. 152.

<sup>52.</sup> Ό.π., σελ. 154.

<sup>53.</sup> Ό.π., σελ. 155.

<sup>54.</sup> E. Werner, The Sacred Bridge, σελ. 383.

<sup>55.</sup> Βλ. Β. Στεφανίδου, «Σχεδίασμα περί μουσικής, ιδιαίτερον εκκλησιαστικής», ΠΕΑ, τεύχος Ε΄ (1902), σελ. 207 εξ.

<sup>56.</sup> Ό.π., σελ. 246· «Επειδή δε εις το διατονικόν γένος επτά είδη διαπασών ευρίσκονται, έπρεπεν όλοι οι ήχοι να υπάρχωσι τον αριθμόν δεκατέσσερες, ήγουν επτά κύριοι κατά την αρμονικήν διαίρεσιν της διαπασών και επτά πλάγιοι κατά την αριθμητικήν αυτής διαίρεσιν... όθεν και αι αρχαίοι είχον δώδεκα μόνον ήχους, εξ δηλαδή κυρίους και εξ πλαγίους τη υπό προθέσει δηλουμένους ούτω κατά τάξιν ως οράς».

όμως και η διαφωνία για τον καθορισμό των ήχων, ιδιαίτερα του φρυγίου και λυδίου, φαίνεται από το ακούλουθο περιστατικό. Οι μουσικοί αναγκάζονταν να φέρουν μαζί τους πολλά όργανα για να αποδίδουν, χωρίς χασμωδία, πολλούς ήχους. Έπαιζαν δηλαδή κάθε ήχο σε διαφορετικό όργανο. Μόνο η φωνή του ανθρώπου έχει τη δυνατότητα να εκτελεί όλες τις μελωδίες σε οποιοδήποτε τρόπο και ήχο<sup>57</sup>. Ωστόσο, αυτοί που παρομοιάζουν τον πρώτο εκκλησιαστικό ήχο με το δώριο, το δεύτερο με το φρύγιο, τον τρίτο με το λύδιο και τον τελευταίο με το μιξολύδιο «οι τοιούτοι κατά την τάξιν των βαθμών των φθόγγων, καλώς ίσως ήθελον τους παρομοιάση δηλαδή τον ένα με τον άλλον και όχι απαραλλάκτως κατά το μέλος αυτών όπου εχάθη και χωρίς να το ακούση τινάς, αδύνατον να το διακρίνη»58. Πέρα από αυτό, οι εκκλησιαστικοί ήχοι μέσα στα πλαίσια της αρχαίας ελληνικής θεωρίας δημιουργούνται από τη σχέση που παρουσιάζουν η διφωνία, η τριφωνία και η τετραφωνία 59. Σύμφωνα με την τριφωνία, ο πλάγιος του πρώτου, έχοντας τρίφωνο τον ήχο άγια, συμφωνεί κατά τη διατεσσάρων, επειδή περιέχει δύο τόνους και ημιτόνιο<sup>60</sup>. Το ίδιο και ο πλάγιος του δευτέρου, έχοντας τριφωνία το ανανές, συμφωνεί με αυτό κατά τη διατεσσάρων, επειδή το μεταξύ τους διάστημα περιέχει δύο τόνους και ημιτόνιο. Ακόμη, για τον ίδιο ακριβώς λόγο συμφωνεί ο πλάγιος του τετάρτου με την τριφωνία, δηλαδή το νανά. Με τον τρόπο αυτό οι ήχοι μπορούν να μεταβαίνουν από τριφωνία σε τριφωνία. Σύμφωνα με τη μεσαιωνική θεωρία «πᾶσα τριφωνία τόν αὐτόν ἦχον ποιεῖ»<sup>61</sup>. Αντίθετα, ο βαρύς ήχος, ενώ έχει ορθή τριφωνία το νεανές, δε συμφωνεί με αυτό κατά τη διατεσσάρων. Αυτό συμβαίνει επειδή η τριφωνία που βρίσκεται διαζευγμένη μέσα στην τετραφωνία του βαρέος αποτελείται από τρεις ολόκληρους τόνους. Έτσι, η διαφωνία της τριφωνίας, ή τετάρτης κατά τους Ευρωπαίους, παραμένει, αν δεν καταφύγουμε στο τετράχορδο των συνημμένων. Η διαφωνία αυτή άλλωστε είναι αιτία που ο βαρύς ήχος δεν ονομάστηκε πλάγιος<sup>62</sup>.

Αλλά ο Β. Στεφανίδης τονίζει ιδιαίτερα ότι «οι θείοι διδάσκαλοι της Εκκλησίας σοφώς συνεκρότησαν την εκκλησιαστικήν μουσικήν», ώστε οι ήχοι της, κύριοι και πλάγιοι, να βρίσκονται σε δύο τετράχορδα, είτε συνημμένα είτε διαζευγμένα. Ο περιορισμός δηλαδή των εκκλησιαστικών μελωδιών στη σωστή αναλογία των τετραχόρδων και η διαφοροποίησή τους από τις κοσμικές μελωδίες δημιουργεί τον ιδιαίτερο χαρακτήρα και τη σεμνότητά τους<sup>63</sup>. Από το σημείο όμως

<sup>57. &#</sup>x27;O.π.

<sup>58.</sup> Ό.π., σελ. 248.

<sup>59.</sup> Ό.π. σελ. 249.

<sup>60.</sup> Ό.π.

<sup>61.</sup> Ό.π., σελ. 250.

<sup>62.</sup> Ό.π., σελ. 250· «και δια την ασυμφωνίαν αυτήν, ίσως δεν ωνομάσθη τφόντι πλάγιος, και όχι ότι οι πατέρες της Εκκλησίας ηθέλησαν να φυλάξωσι την υπόληψιν του Ερμού, καθώς τινες λογιάζουσιν».

<sup>63.</sup> Ό.π., σελ. 251· «...δια να εμποιήται εις τα εκκλησιαστικά άσματα το σεμνόν εκείνο, και ουράνιον και ποικίλον, το προξενούν εις μεν τους ψάλλοντας ευλάβειαν, εις δε τους ακούοντας

αυτό ξεκινά και η σύγχυση σχετικά με τους αρχαίους ελληνικούς και με τους εκκλησιαστικούς τρόπους.

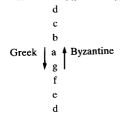
Με όσα αναφέρθηκαν για τη σχέση των αρχαίων ελληνικών τρόπων και των λειτουργικών ήχων καταδείχτηκε ότι, ως ένα ορισμένο σημείο, υπάρχουν κοινές βάσεις και στα δύο συστήματα. Αυτό άλλωστε φαίνεται από το γεγονός ότι στην Ανατολική και Δυτική Εκκλησία χρησιμοποιούσαν την ίδια οργάνωση στην πρακτική της ψαλμωδίας<sup>64</sup>. Συνεπώς δεν μπορούμε να ισχυριστούμε ότι αυτοί που επινόησαν τους αυθεντικούς (κύριους) και πλάγιους ήχους της οκταηχίας αγνοούσαν την αρχαία ελληνική μουσική ή ότι τους βρήκαν όταν η αρχαία χάθηκε<sup>65</sup>. Ωστόσο, αυτό δε σημαίνει πως είναι πια εύκολο να μιλήσει κανείς για ποσοστιαία αναλογία ανάμεσα στις τροπικές αυτές παραδόσεις. Φυσικά τα κοινά χαρακτηριστικά εντοπίζονται με ευχέρεια. Αντίθετα, οι επιμέρους και λεπτομερείς τεχνικές αναλύσεις μέσα από την πολυμορφία της μουσικής θεωρίας δεν προεξοφλούν την οργανική συγγένεια ή ανεξαρτησία των συστημάτων που μας ενδιαφέρουν, αν ληφθεί υπόψη ότι παράδοση δε σημαίνει ταυτότητα και επανάληψη, αλλά συνεχή και ομοιογενή ανανέωση. Ο Ε. Wellesz θεωρεί πως έσφαλαν όσοι προσπάθησαν με βάση κάποια κοινά χαρακτηριστικά να συσχετίσουν την αρχαία ελληνική με τη χριστιανική οκτατροπία. Συγκεκριμένα αναφέρει ότι «οι ελληνικές κλίμακες – αν επιτρέπεται να χρησιμοποιήσουμε τον όρο – λογαριάστηκαν από την υψηλότερη νότα προς τη χαμηλότερη, ενώ οι βυζαντινοί θεωρητικοί δημιούργησαν τους ήχους αντιστρόφως»<sup>66</sup>. Είναι όμως γνωστή η διαφοροποίηση αυτή, όπως και η διαφορά της διαστηματικής σειράς στους βυζαντινούς και στους αρχαίους, που οφείλεται στη σύγχυση των όρων *τόνος* και τρόπος. Έτσι, η θέση του Ε. Wellesz, αντίθετη προς την καθιερωμένη αντίληψη για την έννοια της παραδόσεως, δεν κατορθώνει να μας πείσει για

κατάνυξιν θαυμασίαν όπερ δείκνυται και έτι σαφέστερον από τα προσόμοια των ήχων, τα οποία όλα σχεδόν περιέχουσι μίαν διαπασών· και με το να ευρίσκωνται περιωρισμένα από τον επιγεγραμμένον πρόλογον, δεν παρηλλάχθησαν με την πολυκαιρίαν, καθώς τα λοιπά τα χωρίς πρόλογον άσματα, ώστε να φαίνωνται ερανισμένα τα πολλά από τους μούζικας και χανενδέδες».

64. Βλ. Α. Auda, μν. έργο, σελ. 150 «Το πιο παλαιό κείμενο που μας μιλά για τους τόνους της ψαλμωδίας στη λατινική Εκκλησία χρονολογείται από τον Aurélien de Réomé, ο οποίος αποδίδει την πατρότητά του στους Έλληνες».

65. Βλ. Α. Gastoué, μν. έργο, σελ. 27.

66. Βλ. Ε. Wellesz, *A History*, σελ. 70-71. Ο ερευνητής αυτός δίνει το παρακάτω σχεδιάγραμμα για τη δημιουργία των τρόπων και ήχων στο αρχαίο ελληνικό σύστημα και το βυζαντινό.



κάποιο μεγάλο χάσμα ανάμεσα στην αρχαία ελληνική και τη βυζαντινή μουσική<sup>67</sup>. Ακόμη, η άποψή του δεν ανατρέπει μια ολόκληρη παράδοση που αφήνει έντονα τα χαρακτηριστικά της από το μεσαίωνα ως τη σύγχρονη εποχή. Άλλωστε η έννοια του ύψους και του βάθους στην αρχαία θεωρία, όπως είδαμε, συνθέτει ένα περίπλοκο ζήτημα που συζητείται ακόμη και σήμερα στους μουσικολογικούς κύκλους. Αλλά η παραπάνω λεπτομερειακή μορφή της έρευνας όχι μόνο δεν καλύπτει, αλλά και περιπλέκει το αφετηριακό πρόβλημα της οκταηχίας, ενώ ταυτόχρονα μας απομακρύνει από τους συγκεκριμένους στόχους της εργασίας μας.

Από μία άλλη άποψη μεγάλο ενδιαφέρον αποκτά για το θέμα μας η κοινή επιστημονική και φιλοσοφική βάση του φαινομένου των τροπικών συστημάτων των δύο περιοχών που εξετάζουμε εδώ, του ελληνισμού — αρχαίου και μεταγενέστερου — και του χριστιανισμού. Έτσι, η πλευρά αυτή της έρευνας, μαζί με τις διευκρινίσεις που δόθηκαν πιο μπροστά για τις ονοματολογίες, πιστεύουμε πως θα εξομαλύνει τις δυσχέρειες του αφετηριακού προβλήματος των οκτώ ήχων της λειτουργικής μουσικής.

Είναι γνωστή η πάγια αρχή της συγκριτικής μουσικολογίας πως για να καταλάβουμε τη μουσική είναι ανάγκη να την τοποθετήσουμε ξανά μέσα στα ίδια ιστορικά πλαίσια που τη δημιούργησαν<sup>68</sup>. Αλλά οι πηγές, τόσο της αρχαίας ελληνικής<sup>69</sup> όσο και της παλαιάς χριστιανικής μουσικής<sup>70</sup>, αδυνατούν να μας δώσουν κάποια μελωδική αναπαράσταση επιπλέον παρουσιάζουν κενά που δυσκολεύουν την κατανόησή τους. Η έρευνα όμως δεν περιορίζεται στις τεχνικές και θεωρητικές προδιαγραφές. Σημαντική αξία έχουν επίσης και οι διάφορες ιστορικοφιλολογικές μαρτυρίες που αναφέρονται γενικά στο μουσικό φαινόμενο και αναπληρώνουν τη δυσκολία των θεωρητικών πηγών. Εξάλλου, στο σημείο αυτό βρίσκεται ο δομικός άξονας του μουσικού ηχόκοσμου, που είναι η οργάνωση των συστημάτων των μουσικών τρόπων ή ήχων και που δημιουργείται στα πλαίσια της επιστημονικής και φιλοσοφικής σκέψεως του αρχαίου και μεταγενέστερου ελληνισμού.

Το σύστημα της ταξινομήσεως των μελωδιών στον ελληνικό και χριστιανικό χώρο αποτελεί χωρίς αμφιβολία το αποκορύφωμα της θεωρητικής και φιλοσοφικής αντιλήψεως του μουσικού αντικειμένου. Από το γεγονός αυτό επωφελήθηκε όχι μόνο ο μεσαίωνας αλλά και η Αναγέννηση στη Δύση. Και στις δύο

<sup>67.</sup> Ειδικά για το θέμα των τρόπων βλ. Ε. Wellesz, «Eastern Elements in Western Chant», σελ. 30-31. Εδώ το πρόβλημα αυτό θεωρείται από τα πιο δύσκολα της ιστορίας της μεσαιωνικής μουσικής. Ακόμη οι εκκλησιαστικοί τρόποι παρουσιάζονται ως «post factum» δημιουργήματα των θεωρητικών.

<sup>68.</sup> Βλ. S. Finkelstein, Εισαγωγή στο νόημα της μουσικής (μετφρ. Μανώλη Κορνήλιου), «Εκδοτική Εστία», σελ. 8.

<sup>69.</sup> Είναι γνωστή η ασάφεια που χαρακτηρίζει ορισμένες φορές τους αρχαίους μουσικογράφους.

<sup>70.</sup> Οι πηγές εδώ είναι ιδιαίτερα περιορισμένες.

περιπτώσεις, δηλαδή, οι αρχές και τα αξιώματα της μουσικής αγωγής αναζητήθηκαν στον ελληνισμό, γιατί οι Έλληνες ανάμεσα σ' όλες τις μεταβολές μιας μεταφοράς πολιτισμού κατόρθωσαν να διατηρήσουν ζωντανά τα δύο πράγματα που κάνουν μια τέχνη την τεχνική και την αισθητική αντίληψη<sup>71</sup>. Το γεγονός αυτό οφείλεται στην οργανωτική τακτική του ελληνικού πνεύματος με τον τόσο επιτυχημένο συνδυασμό επιστημονικής και φιλοσοφικής παρατηρήσεως<sup>72</sup>.

Πάνω στη βάση αυτή θεμελιώνεται και η μουσική του χριστιανισμού, η οποία, μαζί με τους λειτουργικούς συμβολισμούς και τη θεολογική της προσπτική, προσανατολίζεται σ' ένα συγκεκριμένο ηθικό και παιδαγωγικό σκοπό<sup>73</sup>. Έτσι, με το προηγούμενο της ελληνικής αρχαιότητας η λειτουργική ψαλμωδία, στίχος και φωνή, όχι μόνο εκφράζει ένα υψηλό περιεχόμενο, την ίδια τη θεολογία, αλλά έχει και ένα ιδανικό στόχο, τη θρησκευτική μόρφωση και καλλιέργεια. Εδώ, βέβαια, πρυτανεύει η πατερική σκέψη, η οποία επιλέγει και διαμορφώνει, χωρίς να αντιγράφει, τις τεχνικές και αισθητικές μουσικές αντιλήψεις του ελληνισμού. Ωστόσο, για να αντιληφθούμε τη διαδικασία αυτή πρέπει να αναφερθούμε στις γενικές αρχές με τις οποίες η ελληνική σκέψη οργανώνει το χάος του κόσμου της μουσικής, τοποθετώντας έτσι τα θεμέλια του συστήματος των τρόπων της μελωδίας.

Η αρχαία ελληνική μουσική είναι η βάση της μουσικής σε παγκόσμια διάσταση. Το οικουμενικό της πνεύμα, γεγονός ευρύτερης πολιτισμικής σημασίας, την παρουσιάζει ως πνευματική δύναμη που διατηρεί διαχρονικά έντονη τη φυσιογωμία της. Γιατί με τη διπλή διερεύνηση των στοιχείων της, όπως αυτή πραγματοποιήθηκε από την αρχαία ελληνική φιλοσοφική σκέψη, καθορίζεται με ανεπανάληπτη μεθοδικότητα και μοναδική ακρίβεια η αισθητική ανάλυση και η θεωρητική διατύπωσή της<sup>74</sup>. Οι προϋποθέσεις της τεχνικής της διαρρυθμίσεως είναι: α) η εσωτερική της νομοτέλεια που την εξυψώνει σε μορφωτικό αγαθό μεγάλης σπουδαιότητας: β) η λειτουργική της σχέση με την αρμονία του σύμπαντος και της ψυχής του ανθρώπου (μακρόκοσμος, μικρόκοσμος): γ) η διδασκαλία του ήθους που ασκείται από αυτήν<sup>75</sup> και που στηρίζεται στην επίγνωση της βαθιάς υποταγής των φθόγγων της μελωδίας στους φυσικούς νόμους και θεσμούς. Όλη αυτή η διεργασία αναλύεται αρχικά με μαθηματικές έννοιες<sup>76</sup>. Εδώ θεμελιώνεται η προοπτική

<sup>71.</sup> Bλ. J. Chailley, Histoire musicale, σελ. 13.

<sup>72.</sup> Πρβλ. Ν. Ματσούκα, «Μαθηματικές, φιλοσοφικές και θεολογικές έννοιες...», σελ. 261.

<sup>73.</sup> Ο J. Chailley, ό.π., σελ. 28, παραδέχεται ότι «μόνο πραγματικά η ελληνική θεωρία ήταν ικανή να δώσει στη χριστιανική Εκκλησία μια στέρεη τεχνική βάση». Σχετικά με την ηθική και παιδαγωγική βάση της μουσικής του χριστιανισμού βλ. κεφ. 2.3.

<sup>74.</sup> Πρβλ. Ν. Ματσούκα, μν. έργο, σελ. 261.

<sup>75.</sup> Βλ. Αριστοτέλους, Πολιτικά Θ, 1340α, 38, όπου αναφέρεται: «ἐν δέ τοῖς μέλεσιν αὐτοῖς ἔστι μιμήματα τῶν ἡθῶν».

<sup>76.</sup> Πρβλ. J. Chailley, μν. έργο, σελ. 16, όπου τονίζεται ιδιαίτερα η σχέση της πυθαγορικής κλίμακας με τους αριθμούς 3 και 5. Ο Νικόμαχος εξάλλου είναι η καλύτερη πηγή πληροφοριών για τα θέματα αυτά.

και ο καθορισμός της διαδοχής των φθόγγων, η δυνατότητα εναλλαγής τους και τελικά η διάκριση κατάλληλης και ακατάλληλης μουσικής. Αυτή η θεωρητική και πρακτική δύναμη της ελληνικής σκέψεως να οργανώσει το χαώδες κυριαρχεί αποτέλεσματικά μέσα στο χώρο της μουσικής. Έτσι προκύπτει η υπόθεση της κατατάξεως των μελωδιών με τη σχηματική και μορφολογική διάθρωσή τους, ενώ οι όροι νόμος, τρόπος, τόνος, αρμονία, ήχος κ.ά., με τις ειδικότερες προσηγορίες δώριος, φρύγιος, λύδιος κ.τ.λ., θα χρησιμοποιηθούν για να εκφράσουν ποικιλότροπα τις μουσικές αντιλήψεις όλων των εποχών. Ιδιαίτερα το φιλοσοφικό αυτό πνεύμα ως ανώτερο ιδανικό μεταλαμπαδεύεται αυτούσιο στο χριστιανισμό και στη θεωρία της ευρωπαϊκής μουσικής από τους σχολαστικούς των αρχών του μεσαίωνα

Η τεχνική, η θεωρία και η αισθητική, ως πρακτική και ηθική διαρρύθμιση ολόκληρου του κόσμου των μορφών της αρχαίας μουσικής, οφείλεται στην ελληνική φιλοσοφία. Ο Πυθαγόρας είναι ο θεμελιωτής αυτής της διαδικασίας. Ανακάλυψε τους αριθμητικούς λόγους των αρμονιών<sup>77</sup> και σύνδεσε με μαθηματική απόδειξη τις κοσμολογικές, ανθρωπολογικές και μουσικές περιοχές. Έτσι, αφού προσδιόρισε τις βάσεις της συμβολικής των αριθμών, συμπέρανε τις αρχές μιας κοσμικής μεταφυσικής και τις βάσεις ενός αυστηρού κανόνα ζωής. Οι υπολογισμοί αυτοί του Πυθαγόρα οδήγησαν στην καθιέρωση της μουσικής κλίμακας που ακόμη και στις λεπτομέρειες παραμένει μέχρι σήμερα η ίδια<sup>78</sup>. Οι συνέπειες των σπουδαίων αυτών ανακαλύψεων επεκτείνονται αργότερα σ' ολόκληρο το πεδίο της πρακτικής και αισθητικής θεωρήσεως της μουσικής και φυσικά προκαλούν την ειδολογική κατάταξη των μελωδιών όχι μόνο της αρχαιότητας και των χριστιανικών χρόνων, αλλά και της σύγχρονης εποχής<sup>79</sup>. Με τον τρόπο αυτό αρχίζει η οργάνωση του χάους και η ταξινόμηση του πλούτου της μελωδίας, ενώ το περιεχόμενο της μουσικής τέχνης κωδικοποιείται πλέον οριστικά. Σε τελευταία ανάλυση οι θεωρητικές βάσεις της μουσικής, όπως τις έθεσε ο Πυθαγόρας, έχουν αφετηρία τις μαθηματικές αναλογίες και τις ελεγχόμενες αρμονικές αλληλουχίες των φθόγγων, και είναι συνάρτηση νοησιαρχικής και εμπειρικής διεργασίας. Η τετρακτύς του Πυθαγορισμού<sup>80</sup> συνοψίζει τη μεταφυσική θεώρηση και τη συνδυάζει με την αι-

<sup>77.</sup> Βλ. Νικομάχου, Αρμονικόν εγχειρίδιον 6, έκδ. C. Janus, σελ. 245. Το κεφάλαιο αυτό επιγράφεται: «Πῶς οἱ ἀριθμητικοί τῶν φθόγγων λόγοι εὑρέθησαν».

<sup>78.</sup> Ο J. Chailley, μν. έργο, σελ. 16, αναφέρει χαρακτηριστικά για το θέμα αυτό ότι, εάν η ευρωπαϊκή μουσική είναι αυτό που είναι, το οφείλει κατά ένα μεγάλο μέρος στους αρχικούς υπολογισμούς του Πυθαγόρα. Για την κλίμακα του Πυθαγόρα βλ. Νικομάχου, Αρμονικόν εγχειρίδιον 5, ό.π., σελ. 244.

<sup>79.</sup> Ο Ε. Wellesz, Α History, σελ. 69, αναφέρει ότι ο αριθμός οκτώ και η μουσική κλίμακα έγιναν οι βάσεις του τροπικού συστήματος όχι μόνο της ελληνικής κλασικής θεωρίας και του Βυζαντίου αλλά και της δυτικής μεσαιωνικής μουσικής.

<sup>80.</sup> Βλ. Θέωνος Σμυρναίου, Των κατά το μαθηματικόν χρησίμων εις την Πλάτωνος ανάγνωσιν, εκδ. J. Dupuis, Paris 1892, σελ. 80 εξ. και Νικομάχου, Αρμονικόν εγχειρίδιον, έκδ. C. Janus, σελ. 252, όπου αναλύεται το θέμα της τετρακτύδος, η οποία στη μουσική εκφράζει τις ουσιώδεις

σθητή εμπειρία που αναλύεται σε αριθμούς<sup>81</sup>. Παράλληλα το τετράχορδο είναι το πρώτο καλά οργανωμένο σύστημα που χρησιμοποιείται αργότερα ως βάση για τα συστήματα, τους τόνους, τρόπους και ήχους<sup>82</sup>.

Οι αντιλήψεις αυτές δημιουργούν την τεχνική και θεωρητική υποδομή της μουσικής. Ο πλατωνισμός με τις προϋποθέσεις αυτές αποσκοπεί στην κάθαρση της μουσικής και με τις ασκητικές του διατάξεις εξοστρακίζει από την «Πολιτεία» του τις «μαλακές» και θρηνώδεις μελωδίες. Επιτρέπει μόνο το δώριο και φρύγιο τρόπο της αρμονίας<sup>83</sup>. Έτσι διαγράφονται οι υψηλοί στόχοι της τέχνης που μετέχει εξαιρετικά και αποτελεσματικά στην παίδευση<sup>84</sup>. Σ' αυτούς περιλαμβάνεται και η αντίθεση προς την ποικιλία και την ανάμειξη των μουσικών τρόπων<sup>85</sup>. Ο Αριστοτέλης, πιο φιλελεύθερος από τον Πλάτωνα, διευρύνει τις προοπτικές της μουσικής<sup>86</sup> και στα πλαίσια της διαλεκτικής θεωρήσεως των πραγμάτων περιλαμβάνει και την ύλη της<sup>87</sup>. Ο Αριστόξενος, ο Ευκλείδης, ο Κλαύδιος Πτολεμαίος και άλλοι θεωρητικοί θα συμπληρώσουν την τεχνική και θεωρητική διατύπωση πάνω στην οποία θα στηριχθεί το τροπικό σύστημα.

Αλλά η αισθητική αντίληψη θα ολοκληρώσει τη συστηματοποίηση των μελωδιών. Η υπόθεση αυτή που ερευνά το ωραίο ως αισθητική τελειότητα είναι η άλλη όψη της αρχαίας ελληνικής διανοήσεως. Ουσιαστικά ξεκινά από τον Πυθα-

συμφωνίες. Ο αριθμός 10 δηλαδή ως σύνολο των τεσσάρων αριθμών περιέχει όλους τους αριθμητικούς λόγους και είναι ο τέλειος αριθμός. Οι συμφωνίες της τετρακτύδος είναι: η διά τεσσάρων 4:3, η διά πέντε 3:2, η διά πασών 2:1 και η δις διαπασών 4:1, που συμπληρώνουν το αμετάβολο σύστημα των αρχαίων. Περισσότερα βλ. Γ. Σακελλαρίου, Πυθαγόρας, ο διδάσκαλος των αιώνων, 'Αθήναι 1963, σελ. 348 εξ.

- 81. Ο Ε. Werner, The Sacred Bridge, σελ. 377, πιστεύει ότι τα πυθαγορικά συμπεράσματα για τη συγγένεια ανάμεσα στη μουσική και τον αριθμό οκτώ έχουν ασιατική καταγωγή. Ο ταλαντούχος όμως αυτός ερευνητής δεν παρατήρησε ότι η συστηματοποίηση της μουσικής θεωρίας οφείλεται στην παραγωγική σκέψη του Πυθαγόρα. Σε τελική ανάλυση δηλαδή ισχύουν και για τη μουσική όσα αναφέρει ο Ν. Ματσούκας, μν. έργο, σελ. 261. Σύμφωνα με το συγγραφέα αυτό, αν και οι ανατολικοί λαοί προηγήθηκαν στις επιστήμες, μόνο οι αρχαίοι Έλληνες είναι γνωστοί παγκοσμίως, επειδή εργάστηκαν συστηματικά θέτφντας αρχές, όρους και αξιώματα.
- 82. Στη μουσική της αρχαίας Ελλάδος το τετράχορδο δημιουργούσε τα τρία είδη της μελωδίας διατονικό, χρωματικό και εναρμόνιο. Έτσι με βάση τις κατηγορίες αυτές του μέλους και με τα συνημμένα ή διαζευγμένα τετράχορδα σχηματίζονταν τα διάφορα συστήματα και οι τρόποι. Το τετράχορδο είναι η βάση και του οκταήχου συστήματος της ελληνικής υμνογραφίας.
- 83. Πλάτωνος, Πολιτεία Γ, 399α «ἀλλά κινδυνεύει σοι δωριστί λείπεσθαι καί φρυγιστί». Στο Λάχη ΧΙV, 188d, ο Πλάτωνας είναι πιο αυστηρός και παραδέχεται ως ελληνική αρμονία μόνο τη δώριο.
- 84. Πλάτωνος, Πολιτεία Β, 376ε «Τίς οὐν ἡ παιδεία; ἤ χαλεπόν εύρεῖν βελτίφ τῆς ὑπό τοῦ πολλοῦ χρόνου ηὑρημένης; ἔστιν δέ που ἡ μέν ἐπί σώμασι γυμναστική, ἡ δ' ἐπί ψυχὴ μουσική».
  - 85. Πλάτωνος, Νόμοι Z, 812d.
  - 86. Αριστοτέλους, Πολιτικά Θ, 1339a, 21.
- 87. Αριστοτέλους, Πολιτικά Δ, 1290a, 19· «όμοίως δ' έχει καί περί τάς άρμονίας ώς φασί τινες· καί γάρ ἐκεῖ τίθενται εἴδη δύο, τήν δωριστί καί τήν φρυγιστί, τά δέ ἄλλα συντάγματα τά μέν δώρια τά δέ φρύγια καλούσιν».

γόρα, του οποίου οι μαθηματικές διατυπώσεις, ανάμεικτες με αλληγορικές και άλλες μυστικιστικές θεωρίες, δημιουργούν τον ηθικό χαρακτήρα της μουσικής. Η αρμονία στο μακρόκοσμο και στους μικροκόσμους – ανθρώπινη ψυχή και μουσική – έχει την ίδια μαθηματική σχέση, που εκφράζεται στην κίνηση και θεωρείται ότι είναι θεϊκής προελεύσεως<sup>88</sup>. Ορισμένες μελωδίες ασκούν ευεργετική επίδραση και χρησιμοποιούνται για την επανόρθωση των ηθών και των ψυχικών διαταραχών<sup>89</sup>. Στην «Πολιτεία», χωρίς νόμο δεν μπορεί κανείς να νεωτερίσει<sup>90</sup>. Εδώ ακόμη η κατάλληλη αρμονία «ειδοποιεί» και τρέφει την ψυχή<sup>91</sup>, συνεπώς ψυχή και μουσική συνδέονται με ιδιαίτερη σχέση92. Το κυρίαρχο όμως στοιχείο είναι η αρμονία των πυθαγορείων διδαγμάτων, που βρίσκουν στον «Τίμαιο» τη δυνατότερη έκφραση. Ο Αριστοτέλης τοποθετείται στις ίδιες βάσεις, αλλάζει όμως το σκηνικό με την αισθητική του απαλλαγμένη από το φορτίο των οντολογικών προβληματισμών. Στα «Πολιτικά», η μουσική συμβάλλει στην αρετή, τη διαγωγή και τη φρόνηση<sup>93</sup>. Έτσι, η ταξινόμηση συμπληρώνεται και διευρύνεται μέσα από ολόκληρη σειρά αισθητικών και ηθικών παρατηρήσεων. Στον Πλάτωνα δεν έχουν θέση οι παρεκτροπές, όπως η μαλθακότητα, η μέθη και η οκνηρία που συνδέονται με τις «μαλακές» και «συμποτικές» αρμονίες 94. Στον Αριστοτέλη η φύση των μελωδιών δημιουργεί διαφορετικές εντυπώσεις και συναισθήματα 95. Αλλά και στους δύο φιλοσόφους η κατάταξη των μελωδιών προκαλείται από τον ειδικό χαρακτήρα τριών κυρίως ακουστικών εντυπώσεων. Στις δύο πρώτες, τη σύντονη και τη χαλαρή ή ανειμένη, έχουμε αντίστοιχα μελωδίες σε υψηλούς και χαμηλούς φθόγγους. Μια

- 88. Πλάτωνος, Φαίδων, 85e και 85a· «ἡ μέν ἀρμονία ἀόρατόν τι καί ἀσώματον καί πάγκαλόν τι καί θεῖον ἐστι ἐν τῇ ἡρμοσμένῃ λύρᾳ».
- 89. Σέξτος Εμπειρικός, Προς μαθηματικούς VI, 30· «κατά άρμονίαν διοικεῖσθαι τόν κόσμον, καθώς φάσκουσι Πυθαγορικῶν παίδες, δέεσθαί τε ήμᾶς τῶν μουσικῶν θεωρημάτων πρός τήν τῶν ὅλων εἴδησιν, ἢ τῷ τά ποιά μέλη ἡθοποιεῖν τήν ψυχήν». Στό κεφάλαιο αυτό του Σέξτου αναφέρονται πολλά παραδείγματα σχετικά με τη δύναμη της μουσικής πάνω στις ψυχικές διαταραχές. Ο ίδιος βέβαια επικρίνει αυτές τις απόψεις. Περισσότερα για το θέμα αυτό βλ. Γ. Σακελλαρίου, μν. έργο, σελ. 347 εξ.
- 90. Πλάτωνος, Πολιτεία Δ, 424c· «οὐδαμοῦ γάρ κινοῦνται μουσικῆς τρόποι ἄνευ πολιτικῶν νόμων των μεγίστων ὡς φησί τε Δάμων καί ἐγώ πείθομαι».
  - 91. Ό.π., 402e· «... Ἐμοί γοῦν δοκεῖ, ἔφη, τῶν τοιούτων ἕνεκα ἐν μουσικῆ εἶναι ἡ τροφή».
- 92. Ό.π., 400e· «Εὐλογία ἄρα καί εὐαρμοστία καί εὐσχημοσύνη καί εὐρυθμία εὐηθεία ἀκολουθεῖ».
  - 93. Αριστοτέλους, Πολιτικά Θ, 1339a, 23-30.
  - 94. Πλάτωνος, Πολιτεία Γ, 398e.
- 95. Αριστοτέλους, ό.π., 1339a, 11 εξ. Βλ. και 1340a, 15-35, όπου περιγράφεται η σχέση μουσικής και πλαστικών τεχνών. Οι πλαστικές τέχνες απεικονίζουν μόνο κάποια στιγμή των ψυχικών διαθέσεων με τις σωματικές εκδηλώσεις. Αντίθετα η μουσική, με τις διάφορες κατηγορίες των αρμονιών και του ρυθμού, εκφράζει την ίδια την ψυχική κατάσταση, όπως εκδηλώνεται και εξελίσσεται. Για την ιδιότητα αυτή της μουσικής να επιδρά άμεσα βλ. όσα αναφέρει ο Δ. Θέμελης, «Μουσικοποιητική δομή στο ελληνικό δημοτικό τραγούδυ», Λαογραφία ΚΗ΄ (Αθήναι 1972), σελ. 68.

μέση κατάσταση ύψους είναι η τρίτη περίπτωση. Με την έννοια αυτή διαγράφεται ο ηθικός χαρακτήρα της μουσικής μέσα στα πλαίσια της αισθητικής και φιλοσοφικής παρατηρήσεως. Με βάση, λοιπόν, τις διατυπώσεις του Πλάτωνα και του Αριστοτέλη και τους προγενέστερους και μεταγενέστερούς τους φιλόσοφους και θεωρητικούς διαμορφώνονται τρεις ομάδες μελωδιών<sup>96</sup>. Στην πρώτη υπάγονται οι θρηνώδεις μελωδίες<sup>97</sup>. Εδώ το ύφος είναι συσταλτικό. Στην ομάδα αυτή ανήκουν οι τρόποι υπερλύδιος και μιξολύδιος. Στη δεύτερη ομάδα περιλαμβάνονται οι ηθικές μελωδίες με στιλ ησυχαστικό και τρόπους το δώριο, φρύγιο και λύδιο. Στην τρίτη ομάδα αντιπροσωπεύονται οι πρακτικές με ύφος διασταλτικό και χαρακτήρα μαλακό ή συμποτικό. Οι τρόποι εδώ είναι ο υποδώριος, υποφρύγιος και υπολύδιος. Συνεπώς το ήθος που εκφράζει κάθε ένας από τους μουσικούς τρόπους είναι ιδιόμορφο και ιδιαίτερο.

Συγκεκριμένα α) ο μιξολύδιος όπως και ο σύντονος λύδιος, λογίζεται γοερός, θρηνώδης θ, οδυρτικός, σταθερός και παθητικός 100. β) ο λύδιος γλυκύς, συμποτικός, μαλακός 101, κόσμιος 102. γ) ο φρύγιος ενθουσιαστικός, βίαιος, ερεθιστικός, συναισθηματικός, οργιαστικός και παθητικός 103. δ) ο δώριος στάσιμος, ανδροπρεπής 104, μεγαλοπρεπής 105, αξιωματικός, σεμνός 106 και καταστηματικός 107. ε) ο υπολύδιος μεθυστικός 108 και εκλελυμένος στ) ο υποφρύγιος αυστηρός, σκληρός 110 και γλαφυρός 111. ζ) ο υποδώριος μεγαλοπρεπής, στάσιμος 112, βαρύβρομος 113, γαύρος, ογκώδης και υπόχαυνος 114. Είναι χαρακτηριστική η ηθι-

96. Αριστοτέλους, ό.π., 1341b, 32· «ἐπεί δέ τήν διαίρεσιν ἀποδεχόμεθα τῶν μελῶν ὡς διαιροῦσί τινες τῶν ἐν φιλοσοφία, τά μέν ἡθικά τά δέ πρακτικά τά δ' ἐνθουσιαστικά τιθέντες, καί τῶν ἀρμονιῶν τήν φύσιν <τήν> πρός ἔκαστα τούτων οἰκείαν, ἄλλην πρός ἄλλο μέλος, τιθέασι».

97. Πρβλ. F. A. Gevaert, Histoire et théorie de la musique de l' antiquité I, Gand 1875, σελ. 198-199. Εδώ παρατίθεται πίνακας, στον οποίο ταξινομούνται οι αρμονίες σύμφωνα με το χαρακτήρα και το ήθος τους. Ο πίνακας αυτός φέρει την επιγραφή: «Classification des harmonies antiques selon leur caractère et leur usage» και παρουσιάζει τις αρμονίες, αφού τις χωρίζει στις τρεις γνωστές κατηγορίες: πρακτικές, ηθικές και θρηνώδεις.

- 98. Πλάτωνος, Πολιτεία Γ, 398e.
- 99. Αριστοτέλους, ό.π., 1340a, 42 εξ.
- 100. Πλουτάρχου, Περί μουσικής, 1136D, 14 και 19.
- 101. Πλάτωνος, ό.π.
- 102. Αριστοτέλους, ό.π., 1342b, 30-33.
- 103. O.a., 1340b, 5. Epish 1342b, 1-3.
- 104. Ό.π., 1342b, 12 και Αθήναιου, Δειπνοσοφισταί ΙΔ, 624b.
- 105. Αθήναιου, Δειπνοσοφισταί, ό.π., και Πλουτάρχου, ό.π.
- 106. Πλουτάρχου, Περί μουσικής, ό.π. και 1136F, 14.
- 107. Πρόκλου, Υπόμνημα Πλατ. Αλκ., 198C.
- 108. Αριστοτέλους, ό.π. 1342b, 25.
- 109. Πλουτάρχου, Περί μουσικής, 1136Ε, 6.
- 110. Αθήναιου, Δειπνοσοφισταί ΙΔ, 625b.
- 111. Λουκιανός, Αρμονίδης Ι, 10-12.
- 112. Αριστοτέλους, Προβλήματα ΧΙΧ, 48, έκδ. C. Janus, σελ. 109.
- 113. Αθήναιου, Δειπνοσοφισταί ΙΔ, 624f.
- 114. Ό.π., 624e.

κή ανάλυση των τρόπων που παρατίθεται εδώ διαβαθμισμένη από τις σύντονες (υψηλές) μελωδίες προς τις αντίθετες, τις ανειμένες. Η τοποθέτηση αυτή έχει ιδιαίτερη σημασία για τη σύγκριση που θα επακολουθήσει μεταξύ των ελληνικών τρόπων και των λειτουργικών ήχων.

Από την τεχνική, την ηθική και αισθητική θεώρηση του αρχαίου και μεταγενέστερου ελληνισμού επωφελείται κατάλληλα ο χριστιανισμός. Γνωρίζουμε ότι ο συμβολισμός και η αλληγορία, κατά τους χρόνους των μεγάλων αιρέσεων και το μεσαίωνα έπαιξαν σπουδαίο ρόλο και στα ζητήματα που αναφέρονται στη μουσική<sup>115</sup>. Θεωρητικοί και μουσικογράφοι, όπως ο Πλούταρχος, ο Αθήναιος, ο Κλεονείδης, ο Νικόμαχος, ο Αριστείδης Κοϊντιλιανός, ο Βακχείος, ο Πορφύριος κ.ά., ταξινομούν και διαμορφώνουν τις αρχαίες αισθητικές αντιλήψεις, οι οποίες γίνονται δεκτές και στο μεσαίωνα μαζί με άλλες δοξασίες. Ενδιαφέρον ακόμη προκαλεί η επεξεργασία που δέχονται οι βασικές αυτές αρχές του ελληνισμού από τα συγκρητιστικά κινήματα των πρώτων χριστιανικών αιώνων. Ορισμένα απο τα θέματα αυτά θα μας απασχολήσουν στο επόμενο κεφάλαιο.

Ωστόσο, εκείνο που πρέπει να υπογραμμιστεί εδώ είναι ότι η θεωρία του ήθους της μουσικής των αρχαίων έγινε αφορμή να διατυπωθούν διάφορες απόψεις, ορισμένες από τις οποίες είναι αντίθετες προς τους μεγάλους φιλοσόφους 116. Δε μας ενδιαφέρει φυσικά η οποιαδήποτε ανάλυση του ζητήματος του ήθους στην ελληνική μουσική 117. Δε θα μπορούσαμε όμως να πούμε το ίδιο πράγμα και για το γεγονός της μεταφοράς της αρχαίας αυτής μουσικής αντιλήψεως στους μεταγενέστερους χρόνους, το οποίο διαμορφώνει αισθητικά ολόκληρη τη μουσική πραγματικότητα και ιδιαίτερα το ζήτημα των μουσικών τρόπων 118. Συγγραφείς που ασχολούνται ειδικά με τον τομέα αυτό δανείζονται τα θέματά τους από τους νεοπυθαγόρειους και νεοπλατωνικούς. Γνωστά ονόματα, όπως ο Πλωτίνος, ο Πρόκλος, ο Βοήθιος και ο χριστιανός Διονύσιος ο Αρεοπαγίτης χρησιμοποιούν το ίδιο λεξι-

<sup>115.</sup> Πρβλ. Th. Gérold, Les Pères de l' Église, σελ. 169.

<sup>116.</sup> Από τους συγγραφείς που επέκριναν τις θεωρίες αυτές είναι ο Σέξτος ο Εμπειρικός (γ΄ αιώνα μ.Χ.) και παλαιότερα ο Φιλόδημος Γαδάρων (α΄ αιώνα π.Χ.).

<sup>117.</sup> Σχετικά με τους όρους ήθος και τρόπος βλ. όσα αναφέρει ο Ε. Wellesz, *Α History*, σελ. 53, υποσ. 1.

<sup>118.</sup> Ο G. Reese στο έργο του, Music in the Middle Ages, σελ. 44 εξ., μας δίνει μια προσεκτική ανάλυση του θέματος. Στη σελ. 45 ανάμεσα σε άλλα αναφέρει ότι οι Έλληνες είχαν μια ανεπτυγμένη αίσθηση της μελωδίας και πρέπει να είχαν ανακαλύψει ηθικά χαρακτηριστικά στα διάφορα τονικά αποτελέσματα, ωστόσο η σχέση ανάμεσα στο ήθος και τη μουσική έχει κάποιο μεταφυσικό χαρακτήρα. Για τον G. Reese, ό.π., σελ. 46, ο H. Abert (Die Lehre vom Ethos in der griechischen Musik, Leipzing 1899) έδωσε μια πολύτιμη εργασία, στην οποία όμως το ήθος αποδίδεται σε μια ποικιλία τρόπων παρά τονικών βαθμίδων. Για το θέμα του ήθους επίσης στην ελληνική μουσική ο W.D. Anderson (Ethos and Educadion in Creek Musik, Cambridge 1966) προσφέρει μια σημαντική εργασία. Μια ενδιαφέρουσα θεώρηση των ελληνικών τρόπων πραγματοποιεί και ο J.Chailley, «Le mythe des modes grecs», σελ. 137-163, ο οποίος αναφέρεται και στο ήθος των τρόπων (σελ. 151-156).

λόγιο, ενώ δίνουν στα ζητήματα αυτά νέες διαστάσεις 119.

Ιδιαίτερα όμως ενδιαφέρουσα είναι η συμπεριφορά του χριστιανισμού απέναντι στις δοξασίες αυτές στις οποίες, με τη μεσολάβηση των Πατέρων της Εκκλησίας, δίνει έναν ειδικό χαρακτήρα, ξεχωρίζοντάς τες από εκείνες των μη εκκλησιαστικών διδασκάλων<sup>120</sup>. Έτσι είναι εύκολο να διαπιστωθεί ότι ο χριστιανισμός δέχεται την επίδραση της ελληνικής φιλοσοφίας, με τη διαφορά όμως ότι η πατερική σκέψη δίνει στα συμπεράσματά της αγιογραφική πλαισίωση<sup>121</sup>. Βέβαια οι επιλογές του χριστιανισμού δεν επεκτείνονται στις περιοχές του συγκρητισμού, όπως θέλει η σύγχρονη έρευνα<sup>122</sup>. Η βαθειά αντίθεση του χριστιανισμού στην ετερόδοξη γνώση με τη δυναμική συγγραφική δραστηριότητα των Πατέρων αποκλείει την άποψη αυτή. Άλλωστε η ίδια η πατερική διδασκαλία μας αποκαλύπτει ότι η μυθοποιημένη ελληνική κοσμολογία των ουρανίων σφαιρών στους γνωστικούς και η μαγική Ογδοάδα δεν έχουν καμιά σχέση με τη χριστιανική οκταηχία. Ειδικά η δεύτερη περίπτωση, όπως θα δούμε στο επόμενο κεφάλαιο, είναι καταφανής παρέκκλιση από την ορθόδοξη διδασκαλία<sup>123</sup>.

Από τους πρώτους εκκλησιαστικούς Πατέρες που μας δίνουν τη διαβεβαίωση ότι ο χριστιανισμός αντλεί, αλλά και διαφοροποιεί και αφομοιώνει τα επιτεύγματα της ελληνικής φιλοσοφίας, είναι ο Κλήμης ο Αλεξανδρέας<sup>124</sup>. Ο ίδιος μας πληροφορεί ότι οι συμβολισμοί της Εκκλησίας επηρεάζουν τη διδασκαλία της γνωστικής Ογδοάδας<sup>125</sup>, και, το κυριότερο, μας πιστοποιεί ότι η ηθική σημασία και ιδίως η πλατωνική ασκητική αντίληψη της μουσικής ακολουθεί τη ζωή του αληθινού γνωστικού, ο οποίος χρησιμοποιεί τη μελωδία «εἰς κατακόσμησιν ἤθους καί καταστολήν»<sup>126</sup>. Έτσι ρυθμίζεται το επιθυμητικό, ιδιαίτερα όταν αποφεύγεται η περιττή και ποικίλη μουσική με τους θρηνώδεις, ηδυπαθείς και βακχικούς τρόπους<sup>127</sup>. Ο Κλήμης εμμένει στην κατάταξη των αρχαίων μελωδιών. Κάνει λόγο για την προέλευση των αρμονίων<sup>128</sup>, ενώ δείχνει πως έχει και τεχνικές γνώσεις, όταν αναφέρει την αριστοξένεια θεωρία των τρόπων. Συγκεκριμένα, παρατηρεί ότι «Έτι τῆς μουσικής παράδειγμα ψάλλων δμοῦ καί προφητεύων ἐκκείσθω Δαβίδ δμνῶν

- 120. Πρβλ. Th. Gérold, μν. έργο, σελ. 169.
- 121. Th. Gérold, ό.π., σελ. 80.
- 122. Βλ. κεφ. 2.1. και 2.2.
- 123. Βλ. κεφ. 2.1.
- 124. Βλ. ΒΕΠΕΣ 7, τα Εισαγωγικά, σελ. 15, όπου αναφέρεται για τον Κλήμη ότι «Η κυρία του προσπάθεια είναι να αντιπαρατάξη εις την Ελληνικήν φιλοσοφίαν χριστιανικήν φιλοσοφίαν εκείθεν μεν αντλούσαν, αλλ' αυτοτελή και υπηρετικήν των χριστιανικών ιδεών» (Δ. Μπαλάνου, Πατρολογία, Αθήναι 1930, σελ. 130 εξ.).
  - 125. Βλ. κεφ. 2.1.
  - 126. Στρωματείς ΣΤ, ΧΙ, ΒΕΠΕΣ 8, σελ. 211, 20. Πρβλ. και Πλάτωνος, Τίμαιος 47d.
  - 127. Ό.π., 25-27.
  - 128. Στρωματείς Α, ΧVΙ, ΒΕΠΕΣ 7, σελ. 265, 40 και 266, 1-5.

<sup>119.</sup> Το ήθος και η μορφολογία του εκκλησιαστικού μέλους θα μας απασχολήσει στα επόμενα.

τόν Θεόν ὲμμελῶς. Προσήκει δέ εὖ μάλα τό ἐναρμόνιον γένος τῇ δωριστί ἀρμονίᾳ καί τῇ φρυγιστί τό διάτονον, ὡς φησιν ᾿Αριστόζενος»<sup>129</sup>. Ομιλεί ακόμη για τις σωστές μελωδίες αφού στηρίζεται σε αγιογραφικά παραδείγματα<sup>130</sup>. Στη συνέχεια, μας υποδεικνύει τις σώφρονες αρμονίες και αποκλείει τις υγρές και χρωματικές που είναι αντίστοιχες με τις χαλαρές, συμποτικές και θεατρικές των αρχαίων<sup>131</sup>.

Στα ίδια πλαίσια κινούνται και άλλοι Πατέρες της Εκκλησίας. Στην «Επιστολή προς Μαρκελλίνον»<sup>132</sup> του Μ. Αθανασίου σχολιάζεται η ηθική σημασία της μουσικής κατά την έννοια της αρχαίας φιλοσοφίας. Ο Μ. Βασίλειος ομιλεί για τα εναρμόνια μέλη των ψαλμών, τη μορφωτική αξία της μελωδίας και για τα εξεζητημένα και ηδυπαθή μέλη<sup>133</sup>. Ακόμη γνωρίζει λεπτομερειακά την αρχαία αντίληψη για τη σύντονη και ανειμένη ιδιότητα στους τρόπους<sup>134</sup>, αναφέρεται στο χαρακτήρα του φρύγιου και δώριου μέλους<sup>135</sup>, στους αρμονικούς λόγους<sup>136</sup>, στις θρηνώδεις μελωδίες<sup>137</sup> και τονίζει επιγραμματικά να αποφεύγουμε «τήν διεφθαρμένην μελφδίαν» και να επιζητούμε «τήν ἀμείνω καί εἰς ἄμεινον φέρουσαν»<sup>138</sup>. Ο Γρηγόριος Νύσσης σχολιάζει με προσωπικό τρόπο τη σχέση του ήθους με τη μουσική, υπογραμμίζοντας ότι το ευάρμοστο επιτυγχάνεται με τις μελωδίες που αποφεύγουν τις ακρότητες<sup>139</sup>. Τέλος, ο Ιωάννης ο Χρυσόστομος παρατηρεί ότι τα ασελγή άσματα «τοῖς τῆς ψυχῆς μέρεσιν ἐγγινόμενα, ἀσθενεστέραν αὐτήν καί μαλακωτέραν ποιούσιν»<sup>140</sup>. Είναι αυτονόητο ότι οι παρατηρήσεις των πατέρων δεν αφορούν τη θύραθεν αλλα την εκκλησιαστική μουσική.

Είναι γεγονός ότι η Εκκλησία δείχνει αδιάπτωτο και συνεχές ενδιαφέρον για τη ρύθμιση των θεμάτων της λειτουργικής μουσικής με βάση τις ελληνικές θεωρητικές προδιαγραφές και συγκεκριμένα την τεχνική των τρόπων<sup>141</sup>. Έτσι, ύστερα από τις συγκεκριμένες πατερικές παρατηρήσεις έρχεται να προστεθεί η περίπτωση ενός τεχνικού όρου που χαρακτηρίζει ιδιαίτερα την ιστορία του λειτουργικού μέλους. Πρόκειται για το τροπάριο, που ως είδος της υμνογραφίας σημα-

- 129. Στρωματείς ΣΤ, ΧΙ, ΒΕΠΕΣ 8, σελ. 210, 28-31.
- 130. Παιδαγωγός B, IV ΒΕΠΕΣ 7, σελ. 151, 10-15.
- 131. Ό.π., 16-22. Περισσότερα για τις απόψεις του Κλήμη γύρω από τη μουσική βλ. Π. Χρήστου, «Το άσμα το καινόν κατά Κλήμεντα Αλεξανδρέω», Κλ 9 (1977), σελ. 223-233.
  - 132. κζ, BΕΠΕΣ 32, σελ. 26, 6-12.
  - 133. Μ. Βασιλείου, Εις τον Α΄ ψαλμόν 1-2, ΒΕΠΕΣ 52, σελ. 11, 28-30 και 12, 33.
  - 134. Προς τους νέους 8, ΒΕΠΕΣ 54, σελ. 206, 21-25.
  - 135. Ό.π., σελ. 206, 23-26 και 208, 11-14.
  - 136. Eig τον  $K\Theta'$  ψαλμόν 1, BΕΠΕΣ 52, σελ. 54, 22.
  - 137. Μ. Βασιλείου, Περί ευχαριστίας 6, ΒΕΠΕΣ 54, σελ. 44, 21-24.
  - 138. Προς τους νέους 9, ΒΕΠΕΣ 54, σελ. 208, 6-9.
  - 139. Εις την επιγραφήν των ψαλμών 1, 3, PG 44, 444Β.
  - 140. Εις τον ΜΑ΄ ψαλμόν 1, PG 55, 157.
- 141. Ο Σωζόμενος (Εκκλησιαστική ιστορία 3, 16, PG 67, 1083) παρατηρεί ότι η ελληνική ποίηση και μουσική με τον Εφραίμ, που στηρίζεται στα ελληνικά μέλη του Αρμονίου, εισβάλλει κυριολεκτικά στη συριακή παράδοση. Το ίδιο επίσης πρέπει να συμβαίνει και με την ελληνική λειτουργική υμνογραφία, όπως μας μαρτυρούν τα κείμενα των Γεροντικών.

δεύει ολόκληρη τη λειτουργική παράδοση και η σημασία του πηγάζει απευθείας από τις ελληνικές μουσικές περιοχές. Το τροπάριο είναι υποκοριστικό της λέξεως τρόπος 142 και σημαίνει το μουσικό τρόπο ή ήχο 143. Κατά τον Ε. Bouvy ο όρος αυτός μέσα στην αρχαία ελληνική ποίηση αντιπροσωπεύει το ρυθμό και τη μελωδία 144. Πολύ πρώιμα στην ελληνική υμνογραφία με τη λέξη αυτή δηλώνονται τα εφύμνια της στιχολογίας των ψαλμών, όπως επίσης και αυτοτελείς στροφές που αποτέλεσαν τον πυρήνα για πιο σύνθετες υμνογραφικές μορφές<sup>145</sup>. Αλλά ακόμη και σε πολύ μεταγενέστερες εποχές, όταν το υμνολόγιο ολοκληρώνεται πια, όλα εξαρτώνται από το τροπάριο. Αυτό δημιουργεί τα διάφορα συστήματα και τα είδη των λειτουργικών υμνογραφικών συνθέσεων, όπως είναι, λ.χ., οι κανόνες, τα κοντάκια, τα στιχηρά, τα ιδιόμελα, τα καθίσματα κ.ά. 146. Η ιστορία αυτή του τροπαρίου προδιαγράφεται με όσα χαρακτηριστικά μας αναφέρει η αφήγηση για τον αββά Παμβώ, σύμφωνα με την οποία οι χριστιανοί κάποτε θα αποξενωθούν από τα ιερά αναγνώσματα «γράφοντες τροπάρια καί έλληνικούς λόγους καί χυθήσεται δ νοδς εἰς τρόπους καί εἰς τούς λόγους τῶν Ἑλλήνων» 147. Επίσης και σε άλλα Γεροντικά εναλλάσσονται οι όροι τροπάριο καί ήχος<sup>148</sup>. Ωστόσο δεν πρέπει να αγνοηθεί η σημασία που λαβαίνει ο όρος στο λειτουργικό βιβλίο «Τροπολόγιο», την αρχαιότερη δηλ. υμνογραφική συλλογή της ελληνικής Εκκλησίας, με τη διευθέτηση των τρόπων ή τροπαρίων κατά τον κινητό και ακίνητο εορτολογικό κύκλο<sup>149</sup>.

Αλλά η ίδια η τεχνική διάρθρωση των ήχων σύμφωνα με τις βυζαντινές πηγές μας αποδεικνύει την ιδιαίτερη σχέση του συστήματος της οκταηχίας με το αρχαίο

- 142. Για τη λέξη τρόπος βλ. Βακχείου Γέροντος, Εισαγωγή τέχνης μουσικής 48, έκδ. C. Janus, σελ. 304, 1 «Τρόπος δέ τί ἐστί; Πλοκῆς ἐμμελοῦς σχῆμα». Ο τεχνικός αυτός όρος στους παλαιούς μουσικογράφους συγχέεται με τους όρους τόνος και αρμονία. Βλ. σχετικά Σ. Μιχαηλίδη, Εγκλυκλοπαιδεία, σελ. 327.
- 143. Ο Νικόδημος ο Αγιορείτης (Εορτοδρόμιον, Βενετία 1836, σελ. ιη΄) ακολουθεί την ερμηνεία του Ζωναρά σύμφωνα με την οποία η λέξη τροπάριο σημαίνει τη ρυθμοτεχνική και μελωδική διάταξη του ειρμού. Την ίδια περίπου ερμηνεία δέχεται και ο Γ. Παπαδόπουλος, Συμβολαί εις την ιστορίαν της παρ' ημίν εκκλησιαστικής μουσικής, Αθήναι 1890, σελ. 202, υποσημ. 764. Για τον Ε. Βαμβουδάκη, Συμβολή, σελ. η΄, ο υμνογραφικός αυτός όρος υποδηλώνει κάποιο πολύ περιορισμένης εκτάσεως μουσικό μέλος με ορισμένο τρόπο ή ήχο, ενώ για τον Π. Τρεμπέλα, Εκλογή ελληνικής ορθοδόξου υμνογραφίας, Αθήναι 1949, σελ. η΄ η λέξη τροπάριο προήλθε «εκ του τρόπου=ήχου». Πρβλ. Ν. Τωμαδάκη, «Επί της ανάγκης της συντάξεως θησαυρού της λογίας βυζαντινής γλώσσης», ΕΕΒΣ 33 (1964), σελ. 8.
- 144. Ε. Bouvy, *Poètes et Mélodes*, σελ. 222. Σχετικά με τον όρο βλ. όσα αναφέρονται στο έργο των W. Christ M. Paranikas, *Anthologia graeca*, σελ. LXVIII. Βλ. επίσης, Κ. Μητσάκη, *Βυζαντινή υμνογραφία*, σελ. 72, όπου παρατίθεται και σχετική βιβλιογραφία.
  - 145. Πρβλ. Κ. Μητσάκη, μν. έργο, σελ. 73.
  - 146. Bλ. J.-B. Pitra, Analecta sacra I, σελ. V.
  - 147. Βλ. κεφ. 3.2.
  - 148. Ό.π.
- 149. Πρβλ. W. Christ Μ. Paranikas, ό.π., σελ. LXVIII και J.-Β. Pitra, *Hymnographie*, σελ. 42, όπου αναφέρονται περισσότερα για τη λέξη τροπάριο.

τροπικό σύστημα. Έτσι, από την εποχή ακόμη των αλχημιστικών συγγραμμάτων του δ΄ αιώνα, οι ονομασίες πρώτος, δεύτερος, τρίτος, τέταρτος, πλάγιος του πρώτου, πλάγιος του δευτέρου, βαρύς και πλάγιος του τετάρτου προέρχονται από τη διάταξη των οκτώ μελωδιών που ρυθμίζεται με βάση τη σύντονη ή ανειμένη διευθέτηση της ελληνικής θεωρίας 150. Το ίδιο πράγμα εκφράζουν και τα εγχειρίδια ψαλτικής του μεσαίωνα αναφέροντας ότι τα όνόματα: πρώτος, δεύτερος, τρίτος τέταρτος, πλάγιος του πρώτου κ.τ.λ. «βάσιμά είσιν καί οὐκ ὀνόματα» 151 ή «οὐχί πρός ἀρίθμησιν ἡμῖν τῶν ἤχων τάς σημασίας εἰσάγουσιν ἀλλ' ἡ ποιά τοῦ μέλους φθογγή ἐκ τούτων παρίσταται»<sup>152</sup>. Συνεπώς οι δύο ομάδες των ήχων, οι κύριοι και οι πλάγιοι, δημιουργούνται στα πλαίσια της αρχαίας ελληνικής αισθητικής και τεχνικής αντιλήψεως, παρά τις πολλές διαφορές που μπορεί να επισημάνει κανείς ανάμεσα στο τροπικό σύστημα της ελληνικής και της λειτουργικής μουσικής. Η διαπίστωση αυτή ενισχύεται με όσα χαρακτηριστικά αναφέρει πάλι η θεωρία της ψαλτικής, που τονίζει ιδιαίτερα ότι κάθε ήχος έχει «τήν γνωριστικήν αὐτοῦ ἰδέαν» 153, η οποία «ὥσπερ τι χρῶμά ἐστιν, ὅ χωρίζει ἕκαστον τῶν ἤχων ἀπό τῶν ἄλ- $\lambda \omega v^{154}$ . Η ιδέα, το χρώμα και η φύση $^{155}$  των ήχων, σύμφωνα με τη διατύπωση ονομαστών εκπροσώπων της ψαλτικής, είναι όροι που βασίζονται απευθείας στην αρχαία ελληνική αισθητική αντίληψη: «εὐθύς γάρ ή τῶν ἁρμονιῶν διέστηκε φύσις, ώστε ἀκούοντας ἄλλως διατίθεσθαι καί μή τόν αὐτόν ἔχειν τρόπον πρός ἑκάστην αὐτῶν»<sup>156</sup>.

Εντελώς ξεχωριστή σημασία έχουν για το θέμα μας τα οκτώ επιγράμματα που συνοδεύουν το υμνογραφικό υλικό των οκτώ ήχων στις γνωστές λειτουργικές συλλογές της Οκτωήχου ή Παρακλητικής. Το περιεχόμενό τους στρέφεται γύρω από το χαρακτήρα και την ηθική σημασία κάθε ήχου και μας υπενθυμίζει την αρχαία ελληνική κατάταξη των μελωδιών. Φυσικά δε μας ενδιαφέρει η γραμματολογική εξέταση των στροφών αυτών. Η αξία τους όμως αυξάνει, αν ληφθεί υπόψη η παλαιότητά τους 157. Σύμφωνα λοιπόν με τα επιγράμματα, ο πρώτος ήχος είναι στη

<sup>150.</sup> Βλ. κεφ. 3.1.

<sup>151.</sup> Βλ. κώδικα Vat. Gr. 872, έκδ. L. Tardo, L' Antica melurgia bizantina, Grottaferrata 1938, σελ. 165.

<sup>152.</sup> Βλ. χφ. Αγιοπ. Paris. Gr. 360, f. 222v.

<sup>153.</sup> Γαρβιήλ Ιερομονάχου, Τι εστί ψαλτική, έκδ. L. Tardo, ό.π., σελ. 197.

<sup>54.</sup> Ό.π.

<sup>155.</sup> Ό.π., σελ. 199· «Καί αὕτη ἐστίν ἡ τῶν κυρίων ἤχων φύσις».

<sup>156.</sup> Αριστοτέλους, Πολιτικά Θ, 1340a, 40. Για το ήθος των εκκλησιαστικών ήχων βλ. όσα αναφέρει ο Μητροπολίτης Διονύσιος Ψαριανός, «Η Θεοτόκος εν τη ορθοδόξφ υμνωδίφ» (Πόνημα εύγνωμον, τιμητικός τόμος στο Βασίλειο Βέλλα), Αθήναι 1969, σελ. 321, υποσ. 13.

<sup>157.</sup> Βλ. χφ. ΑΓ. Λ 249 (στο κεφ. 4.1.2.) και τον κώδικα Λέσβου, Λειμώνος 295. Για τα επιγράμματα της Οκτωήχου ο Κ. Σάθας, Ιστορικόν Δοκίμιον περί θεάτρου και της μουσικής ιων Βυζαντινών, Βενετία 1878, σελ. ρνα΄, αναφέρει: «Εν τέλει εκάστου ήχου της προσημειωθείσης λειτουργικής βίβλου εύρηται εξάστιχον επίγραμμα ερμηνεύον σαφώς το εν τη ψυχή διεγειρόμενον αίσθημα ή ήθος υφ΄ εκάστης των εκκλησιαστικών τούτων αρμονιών. Κατά τήν παλαιάν ταύτην

κατάταξη αξιολογικά πρώτος 158. Αυτό διευκρινίζεται καλύτερα στη θεωρία της ψαλτικής, όπου αναφέρεται ότι ο ήχος αυτός «ὡς πλειόνων περιεκτικός ήπερ οἱ ἄλλοι, πρῶτος ἐκλήθη» 159. Ακόμη διατηρεί ιδιόμορφο μέλος, το οποίο «ώσπερ πεπαρρησιασμένον τι καί γαῦρόν ἐστι» 160. Εξάλλου, στον ήχο αυτό αποδίδονται τα ιδιώματα του αρχαίου δώριου τρόπου 161. Στη συνέχεια ο δεύτερος ήχος, ηδονικός και μελιχρός, υπονοεί το χαρακτήρα του λύδιου τρόπου ο τρίτος, άκομψος, απλός και ανδρικός, του φρύγιου ο τέταρτος, πανηγυρικός, χορευτικός και μεγαλοπρεπής, του μιξολύδιου ο πλάγιος του πρώτου, φιλοικτίρμων, θρηνώδης και διεγερτικός, του υποδώριου ο πλάγιος του δευτέρου, ηδονικός και γλυκύς, του υπολύδιου ο βαρύς, απλός, ανδρώδης και ησυχαστικός, του υποφρύγιου και ο πλάγιος του τετάρτου, θελκτικός και ελκυστικός, του υπομιξολύδιου 162.

Το χαρακτήρα των ήχων ξεχώριζαν και στην εποχή του Κωνσταντίνου Πορφυρογέννητου<sup>163</sup>. Ο Θεόδωρος Πρόδρομος (ιβ΄ αι.) ομιλεί επίσης καθαρά για το ίδιο θέμα<sup>164</sup>. Έτσι, δεν υπάρχει αμφιβολία ότι η τάση των εκκλησιαστικών μουσικών να αποδίδουν ιδιαίτερο χαρακτήρα ή ήθος στον κάθε έναν από τους λειτουργικούς ήχους απηχεί παλαιά παράδοση που συνδέεται με τον αρχαίο ελληνισμό.

Συμπερασματικά μπορεί να λεχθεί ότι η τεχνολογική διάθρωση και η μορφολογική συγκρότηση του συστήματος της λειτουργικής οκταηχίας και των αρχαίων ελληνικών τρόπων συγγενεύουν σε μεγάλο βαθμό. Η νέα θρησκεία, με έντονη τη σφραγίδα της πνευματικότητάς της, οδηγεί τη μουσική έκφραση της «ἐν πνεύματι καί ἀληθεία» λατρείας του Θεού στις πρόσφορες γι' αυτήν ηθικές και τεχνικές αξίες του ελληνισμού<sup>165</sup>. Έτσι, η λειτουργική μουσική εντάσσεται σε συγκεκριμένα ηθικά και παιδαγωγικά πλαίσια τυποποιώντας το περιεχόμενό της. Αυτό ακριβώς έγινε και στην «Πολιτεία» του Πλάτωνα, όπου οι αρμονίες (τρόποι ή ήχοι) ήταν καθορισμένες<sup>166</sup>. Η τυποποίηση όμως αυτή στην Ορθόδοξη Εκκλησία αποκτά και

έρμηνείαν ό μέν πρώτος ήχος είναι μεγαλοπρεπής καί σεμνός...». Βλ. και W. Christ - M. Paranikas μν. έργο, σελ. CXXII, όπου αναφέρεται για το ήθος των αρχαίων αρμονιών και των οκτώ εκκλησιαστικών ήχων.

158. Βλ. Παρακλητική, ήτοι Οκτώηχος η μεγάλη, έκδ. Μ. Σαλιβέρου, σελ. 66. Δημοσιεύσεις των επιγραμμάτων βλ. W. Christ - Μ. Paranikas, μν. έργο, σελ. CXXII-CXXIV και L. Tardo, μν. έργο, σελ. 363 εξ. Βλ. επίσης L. Tardo, ό.π., σελ. 363, την υποσ. 1. Τα επιγράμματα δημοσιεύει και ε Χρύσανθος, Θεωρητικόν μέγα της μουσικής, Τεργέστη 1832, σελ. 145 εξ.

- 159. Γαβριήλ Ιερομονάχου, Τι εστί ψαλτική, έκδ. L. Tardo, μν. έργο, σελ. 197.
- 160. Ό.π.
- 161. Χρυσάνθου, ό.π.
- 162. Τα επιγράμματα βλ. στο τέλος κάθε ήχου των εντύπων λειτουργικών βιβλίων της Παρακλητικής. Τις συσχετίσεις των αρχαίων ονομάτων με τους οκτώ λειτουργικούς ήχους πραγματικοποιεί ο Χρύσανθος, μν. έργο, σελ. 145 εξ.
- 163. Βλ. Κωνσταντίνου Πορφυρογενήτου, Έκθεσις της βασιλείου τάξεως, έκδ. Α. Vogt, τομ. ΙΙ, Paris 1939, σελ. 127· «Καί εθθ' οὕτως λέγουσιν τόν χορευτικόν ήχ. δ΄».
  - 164. Βλ. κεφ. 4.3.
  - 165. Πρβλ. Ν. Ματσούκα, «Μαθηματικές, φιλοσοφικές και θεολογικές έννοιες...», σελ. 278.
  - 166. Πρβλ. J. Chailley, Histoire musicale, σελ. 13 εξ.

ένα θεολογικό περιεχόμενο, κάτω από το ένδυμα των συμβολισμών και της λειτουργικής θεολογίας. Στα πλαίσια αυτά και με πλήρη αγιογραφική θεμελίωση, η πατερική σκέψη διατυπώνει τη θεολογική σημασία της λειτουργικής μουσικής. Το φυσικό επακόλουθο είναι η μορφοποίηση της υμνογραφίας μέσα σε ένα ιδιόμορφο και αυτόνομο μουσικο-λειτουργικό σχήμα και σύστημα, την οκταηχία.

## 2. ΣΥΜΒΟΛΙΣΜΟΙ ΚΑΙ ΜΟΡΦΟΛΟΓΙΚΕΣ ΠΡΟΫΠΟΘΕΣΕΙΣ

Η οκταηχία συνδέεται στενά με ορισμένους συμβολισμούς που έχουν σχέση με το λειτουργικό τυπικό και τα στοιχεία του. Οι μουσικολόγοι, όπως είδαμε, στράφηκαν στις πλούσιες αριθμολογικές και μαγικές δοξασίες των γνωστικών και αναζήτησαν σ' αυτές τις συμβολικές βάσεις της οκταηχίας. Αγνοήθηκαν όμως οι πραγματικές προϋποθέσεις του λειτουργικού αυτού φαινομένου που ανάγονται στην ίδια την ορθόδοξη θεολογία.

Είναι γνωστή η τυπολογία της ογδόης ημέρας. Στα πλαίσια της διδασκαλίας αυτής αναπτύσσονται οι πραγματικοί συμβολισμοί που έχουν σχέση με τη λειτουργική μουσική. Στους συμβολισμούς αυτούς οι αισθητές πραγματικότητες είναι εικόνες των νοητών¹. Έτσι, ο λειτουργικός κύκλος των οκτώ εβδομάδων εντάσσεται στην τυπολογία και στους συμβολισμούς της χριστιανικής διδασκαλίας και δε μιμείται οποιαδήποτε εξωτερική αντίληψη. Άλλωστε η Εκκλησία δείχνει έντονο ενδιαφέρον για να εξηγήσει τους διάφορους τύπους των συμβολισμών της λατρείας, που είναι φορτισμένοι με κάποιο νόημα και που κατέχουν σπουδαία θέση στη διαπαιδαγώγηση των πιστών². Πολλές από τις ομιλίες των Πατέρων εκφωνήθηκαν σε γιορτές του λειτουργικού έτους και σχολιάζουν εκτενώς τη σημασία τους, όπως, λ.χ., η μδ΄ ομιλία του Γρηγορίου Θεολόγου στη γιορτή των Εγκαινίων, η οποία έχει άμεση σχέση με το θέμα μας³.

Από μια άλλη άποψη οι μορφολογικές προϋποθέσεις της οκταηχίας συνιστούν ένα πολύ σημαντικό θέμα, στο οποίο όμως δεν έχει δοθεί η απαιτούμενη προσοχή. Η λειτουργική μουσική αναπτύσσεται σε μια ξεχωριστή ατμόσφαιρα και είναι η ωραιότερη έκφραση της βιωματικής ζωής των πιστών. Είναι γεγονός ότι η θεολογία αξιοποιεί, ενώ ταυτόχρονα μετασχηματίζει ορισμένες αρχαίες ελληνικές αισθητικές αντιλήψεις. Έτσι, με την πατερική διδασκαλία συντελείται η μορφοποίηση του λειτουργικού μέλους, το οποίο μαζί με τους συμβολισμούς συνθέτει το θεολογικό υπόβαθρο της οκταηχίας. Χωρίς αμφιβολία η τυποποίηση της μουσικής με τους περιορισμούς και τις αρχές του συστήματος των οκτώ μελικών σχηματισμών αποβαίνει και για έναν άλλο ακόμη λόγο σπουδαία· επειδή διασφαλίζει την ψαλμωδία από τις ξένες επιρροές.

J. Daniélou, Αγία Γραφή και Λειτουργία (μτφρ. Κέντρου Βιβλικών Μελετών, 'Αρτος Ζωής), Αθήναι 1981, σελ. 20.

<sup>2.</sup> Ό.π. σελ. 7 και 20.

<sup>3.</sup> Βλ. κεφ. 2.2.

## 2.1. Ογδοάδα και ογδόη ημέρα

Η διδασκαλία των γνωστικών θεωρείται ότι συμβάλλει αποφαστικά στη διαμόρφωση των συμβολισμών, στα πλαίσια των οποίων παρουσιάζεται η οκταηχία<sup>4</sup>. Τα κεντρικά σημεία των συμβολισμών αυτών είναι: α) η υπερτάτη Ογδοάδα ως η υψίστη θεότητα· β) το όνομα του Δημιουργού Εβδομάδα από τη θέση του πάνω στους επτά ουρανούς<sup>5</sup> και γ) ο όρος Σάββατο<sup>6</sup>.

Είναι γνωστή η προσπάθεια ορισμένων ερευνητών να αποδώσουν κάποια προχριστιανική σημασία στη διδασκαλία της Ογδοάδας, ιδιαίτερα μάλιστα των R. Reitzenstein και Th. Zahn<sup>7</sup>. Αλλά ο Ε. Werner, παρουσιάζει τη γνωστική διδασκαλία ως αιτία της διαμορφώσεως των λειτουργικών συμβολισμών που καλύπτει και το χώρο της μουσικής. Ο ίδιος συνδέει τη γνωστική και κατοπινή μαγική Ογδοάδα με την προχριστιανική φιλοσοφία<sup>8</sup>.

Αναλυτικότερα, κατά τον Ε. Werner, ο γνωστικισμός με έντονες νεοπυθαγόρειες επιδράσεις διαμορφώνει τη διδασκαλία της Ογδοάδας με βάση την πυθαγορική τετρακτύν. Ως πρώτη απόδειξη παρουσιάζεται ο απόκρυφος ύμνος των Πράξεων του Ιωάννου, όπου η Ογδοάδα ταυτίζεται με το Δημιουργό<sup>9</sup>. Ο Ειρηναίος, συνεχίζει ο Ε. Werner, ανάγει καθαρά την προέλευση της Ογδοάδας στους νεοπυθαγόρειους: «καί είναι ταύτην πρώτον καί ἀργέγονον Πυθαγορικήν Τετρακτύν, ήν καί ρίζαν τῶν πάντων καλούσιν»<sup>10</sup>. Ο Ειρηναίος ακόμη μαζί με τον Κλήμη Αλεξανδρέα αναφέρονται στα μέλη της Ογδοάδας με τα εξής ιδανικά, όπως χαρακτηρίζονται, οκτώ πρόσωπα: Πατέρας, Νους, Λόγος, Φρόνηση, Σοφία, Δύναμις, Δικαιοσύνη, Ειρήνη<sup>11</sup>. Τέλος, ο Ειρηναίος δίνει επίσης πληροφορίες για τη γνωστική θεογονία, στην οποία η μητέρα όλου του κόσμου είναι η Ογδόη. Με τα δεδομένα αυτά, καταλήγει ο Ε. Werner, οι εβραϊκές ονομασίες Σαβαώθ, Αδονάι κ.ά.

- 4. Ο Ε. Werner είναι ο εισηγητής της απόψεως αυτής. Τις κυριότερες δημοσιεύσεις του συγγραφέα αυτού βλ. στο κεφ. 1.1.
- 5. Βλ. Ειρηναίου, Έλεγχος και ανατροπή της ψευδωνύμου γνώσεως A, V, 2, ΒΕΠΕΣ 5, σελ. 103, 15-23.
- 6. Βλ. Ε. Werner, The Sacred Bridge, σελ. 43. Ο συγγραφέας αυτός χρησιμοποιεί χωρίο του Τερτυλλιανού, που ωστόσο είναι το ίδιο με του Ειρηναίου. Σχετικά με τον όρο Σάββατο στην εβραϊκή γλώσσα σημειώνουμε ότι είναι συνώνυμος με τον όρο Εβδομάδα. Πάνω σ' αυτό βλ. Γ. Γρατσέα, Το Σάββατον εν Κουμράν και τη Κ. Διαθήκη, Αθήναι 1971, σελ. 19.
  - 7. Βλ. Δ. Τσάμη, «Η ογδόη ημέρα», σελ. 281, όπου και αναλυτική βιβλιογραφία.
  - 8. Bλ. E. Werner, The Sacred Bridge, σελ. 381.
- 9. Ό.π., σελ. 380 και 393. Ωστόσο ο ύμνος των Πράξεων του Ιωάννου συνδέεται με την πρωτοχριστιανική ποίηση. Βλ. σχετικά Δ. Πάλλα, «Ο ύμνος των Πράξεων του Ιωάννου, κεφ. 94-97 (Παρατηρήσεις στην πρωτοχριστιανική ποίηση)», Mélanges offerts à Octave et Melpo Merlier, τόμ. 2, (Collection de l' Institut Français d' Athènes 93), Athènes 1956, σελ. 221 εξ.
  - 10. Βλ. Ειρηναίου, Έλεγχος A, I, 1, ΒΕΠΕΣ 5, σελ. 95, 3-5.
- 11. Ό.π., σελ. 94, 1-4 και Κλήμεντος, Στρωματείς Δ, ΧΧVI, ΒΕΠΕΣ 8, σελ. 105, 7-9. Πρβλ. και Ε. Werner, The Sacred Bridge, σελ. 394.

είναι παραφθορές ονομάτων της Π. Διαθήκης. Με όλα αυτά είναι συνυφασμένη και η ιδέα των ουρανών που έχει ανατολική προέλευση, όπως και η νεοπλατωνική αντίληψη του Δημιουργού.

Επίσης, ο Ε. Werner επισημαίνει την «εβδομάδα» που περιλαμβάνεται στις απόψεις του αιρετικού Βαλεντίνου και στις ακατάληπτες, όπως τις χαρακτηρίζει, συγκρητιστικές φαντασιώσεις των γνωστικών, που αναφέρονται στις περιγραφές του Τερτυλλιανού και του Ιππολύτου. Παρουσιάζει επίσης ως σημαντικές τις ιδέες του αιρετικού Μάρκου, σύγχρονου του Ειρηναίου, που αναφέρονται στα επτά μαγικά φωνήεντα (α, ε, η, ι, ο, υ, ω) σε συνδυασμό με τα τέσσερα στοιχεία (γη, αέρας, φωτιά, νερό) και τις αντίστοιχες ιδιότητες (ζεστό, κρύο, υγρό, ξηρό)<sup>12</sup>. Τέλος, παραδέχεται ότι η ιδέα των επτά ή οκτώ μαγικών φωνηέντων σχετίζεται άμεσα με την έκφραση «επτά ουρανοί»<sup>13</sup> του ψαλμού 19,1.

Η διδασκαλία των γνωστικών συνιστά ένα σύνδρομο φιλοσοφικών, ημερολογιακών, τελετουργικών και μουσικών αντιλήψεων. Τα θέματα που ασκούν ιδιαίτερη γοητεία στους γνωστικούς είναι: α) η πυθαγορική τετρακτύς, με την οποία αναλύεται ο μακρόκοσμος της φύσεως, όπως και ο μικρόκοσμος της μουσικής (musica mundana, musica humana)<sup>14</sup>, β) οι τετραχορδίες με την ογδόη νότα, γ) η τετράδα των στοιχείων με τις τέσσερις ιδιότητες και δ) οι πλανήτες με τα επτά φωνήεντα και τις ουράνιες σφαίρες. Έτσι, η Ογδοάδα ταυτίζεται με την υπερτάτη θεότητα και θεωρείται η κεφαλή της musica mundana<sup>15</sup>. Ωστόσο, όλα τα παραπάνω στοιχεία χρησιμοποιούνται ευρύτατα για την επεξεργασία της απόκρυφης κοσμολογίας των γνωστικών<sup>16</sup>. Επίσης, οι μαγικοί πάπυροι και συγκεκριμένα το «Όγδοο βιβλίο του Μωυσέως»<sup>17</sup>, με τις επωδές των φωνηέντων ως επίκληση της Ογδοάδας, συνδέονται με τους επτά ή οκτώ τρόπους της μουσικής ή υποδεικνύουν τις οκτώ νότες της κοσμικής οκτάβας<sup>18</sup>.

- 12. Βλ. Ειρηναίου, Έλεγχος Α, XVII, 1, ΒΕΠΕΣ 5, σελ. 132 και Ιππολύτου, Έλεγχος κατά πασών των αιρέσεων ΣΤ, 23 εξ., ΒΕΠΕΣ 5, σελ. 293.
- 13. Ε. Werner, ό.π., σελ. 395. Εδώ ο ίδιος μελετητής αναφέρει ότι τα νήπια χρησιμοποιούν τα φωνήεντα ως τύπο προσευχής σύμφωνα με τον ψαλμό 8, 3. Έτσι εάν συγκριθούν τα παραπάνω γνωστικά δόγματα με την ερμηνεία του Latif στον ψαλμό 29, θα παρατηρηθεί μια εκπληκτική ομοιότητα.
- 14. Σχετικά με τους όρους αυτούς βλ. το έργο του Βοήθιου, *Institutione musica, libri quinque*, έκδ. G. Friedlein, σελ. 187. Πρβλ. Ε. Wellesz, *A History*, σελ. 51, J. Chailley, *Histoire musicale*, σελ. 18 και G. Reese, *Music in the Middle Ages*, σελ. 118.
  - 15. E. Werner, ό.π., σελ. 397.
  - 16. Ό.π.
  - 17. Βλ. Κ. Preisendanz, Papyri graecae magicae II, Stuttgart 1974, σελ. 120 εξ.
- 18. Πρβλ. Ch. Em. Ruelle, «Le chant des sept voyelles grecques d'après Démétrius et les papyrus de Leyde», RÉG II (1889), σελ. 38-44. Σύμφωνα με το Δημήτριο Φαληρέα (ό.π., σελ. 38) «Έν Αἰγύπτω δέ καί τούς θεούς ύμνοῦσι διά τῶν έπτά φωνηέντων οἱ ἱερεῖς, ἐφεξῆς ἡχοῦντες αὐτά και ἀντί αὐλοῦ καί ἀντί κιθάρας, τῶν γραμμάτων τούτων ὁ ἡχος ἀκούεται ὑπ' εὐφωνίας ὡστε ὁ ἐξαιρῶν τήν σύγκρουσιν οὐδέν ἄλλο ἡ μέλος ἀτεχνῶς ἐξαιρεῖ τοῦ λόγου καί μοῦσαν». Βλ. επίσης

Όλες οι παραπάνω αντιλήψεις των γνωστικών δεν ξεκαθαρίζουν, κατά τον Ε. Werner, πλήρως τη σπουδαιότητα της Ογδοάδας για τη μουσική. Αλλά για τον ίδιο μελετητή ο Τερτυλλιανός, με τις πληροφορίες του για το Θεό Δημιουργό και το θρόνο του πάνω από τους επτά ουρανούς, για το Σάββατο και για την εβδομαδιαία φύση της διαμονής της Ογδοάδας, προσφέρει το πρώτο θετικό συμπέρασμα<sup>19</sup>. Ο ημερολογιακός όρος Σάββατο σχετίζεται άμεσα με τις πυθαγορικές κοσμολογικές ιδέες και το σημιτικό ημερολόγιο. Με το ημερολόγιο ήταν συνυφασμένες οι αντιλήψεις: α) των επτά πνοών, στις οποίες αντιστοιχούσε ένας θεός, ενώ εδέσποζε η υψίστη θεότητα, και β) της πεντηκοστής με τον εβδομαδιαίο κύκλο. Έτσι, ο ημερολογιακός συμβολισμός επίζεί στον ιουδαϊσμό και στο χριστιανισμό, ενώ οι γνωστικοί μεταβάλλουν αυτές τις αντιλήψεις. Στα πλαίσια αυτά, συμπεραίνει ο Ε. Werner, δημιουργείται η λειτουργική Οκτώηχος, μια συλλογή ύμνων για τις οκτώ Κυριακές της Πεντηκοστής. Το βιβλίο αυτό είναι ένδειξη ότι η λειτουργική, το ημερολόγιο και η μουσική έχουν βρεθεί σε μια αδιάσπαστη παλαιά συγγένεια χιλίων περίπου ετών<sup>20</sup>.

Σε αντίθετα συμπεράσματα μας οδηγεί η διδασκαλία της ογδόης ημέρας, με την οποία αποδεικνύεται ότι οι αντιλήψεις της αποκρυφολογίας δεν επηρεάζουν καθόλου τους συμβολισμούς της ορθοδόξου λατρείας. Έτσι, η λύση για τις συμβολικές προϋποθέσεις της οκταηχίας πρέπει να αναζητηθεί κατευθείαν στην ορθόδοξη θεολογία<sup>21</sup>.

Δεν είναι καθόλου σύμπτωση ότι η οκταηχία δημιουργήθηκε σ' ένα χώρο ό-

του ίδιου συγγραφέα, «Le chant gnostico-magique des sept voyelles grecques, esquisse historique», στο Congrès internasional d' histoire de la musique, Paris 1900, σελ. 15-27. Μια μουσική ανάλυση του τραγουδιού των επτά φωνηέντων βλ. Ε. Poirée, «Chant des sept voyelles, analyse musicale», Congrès internasional d' histoire de la musique, Paris 1900, σελ. 28-38. Πρβλ. επίσης Η. Leclercq, «Alphabet vocalique de Gnostiques», DACL 1, σελ. 1268 - 1288. Περισσότερα για το θέμα αυτό βλ. Ε. Wellesz, A History, σελ. 64 εξ. Ο Ε. Werner, The Sacred Bridge, σελ. 381, αναφέρεται στους παραπάνω συγγραφείς, προκειμένου να στηρίξει τις απόψεις του.

19. E. Werner, ό.π., σελ. 381.

20. Ε.Werner, ό.π., σελ. 382. Βλ.περιληπτικά τις απόψεις αυτές του Werner για την Οκτώηχο στο έργο, «Musical Tradition...», ΥS II (1971), σελ. 165 εξ. Εδώ (σελ. 165, ύποσ. 5) ο ίδιος συγγραφέας παρατηρεί ότι στο άρθρο της Μ. Stöhr, «Oktoechos», MGG 9, σελ. 1918-1920, δεν διευκρινίζεται η έννοια του όρου των οκτώ ψαλμικών τόνων και δεν αναφέρεται η ημερολογιακή σημασία της Οκτωήχου.

21. Βλ. Ν. Egender, «Célébrasion du dimanche», σελ. 23, όπου αναφέρεται ότι ο συμβολισμός της οδγόης είναι πιθανόν ότι σχετίζεται με το λειτουργικό βιβλίο Οκτώηχος και το μουσικό σύστημα της οκταηχίας. Πρβλ. Η. Seppälä, Bysantilaiset ekhokset ja ortodoksinen kirkkolaulu Suomessa, Acta musicologica fennica 13, Helsinki 1981, σελ. 40. Εδώ παρατηρείται ότι ο αριθμός οκτώ έχει μια ιδιαίτερη σημασία στη χριστιανική σκέψη, όπου η ογδόη ημέρα είναι της Αναστάσεως και ότι η οκταδική περίοδος είναι συχνά ένα μέτρο για τις ακολουθίες. Χωρίς να προσθέτει βέβαια τίποτε περισσότερο στην έρευνα των θεολογικών προϋποθέσεων και των συμβολισμών που δημιουργούν την οκταηχία, η παραπάνω ερευνήτρια είναι η μόνη από τους ξένους μουσικολόγους που δέχεται την άποψη αυτή.

που αναπτύχθηκε από τους αντιοχειανούς συγγραφείς ιδιαίτερα η τυπολογική ερμηνεία<sup>22</sup>. Η μέθοδος αυτή δε χρησιμοποιήθηκε για πρώτη φορά από τους εκκλησιαστικούς συγγραφείς και δεν οφείλεται αποκλειστικά σ' αυτούς. Τη συναντάμε στην Π. Διαθήκη και ιδιαίτερα στην Κ. Διαθήκη, όπου ολόκληρη η Π. Διαθήκη εκλαμβάνεται να προτυπώνει το έργο του Κυρίου που συντελέστηκε για τη σωτηρία του κόσμου<sup>23</sup>. Έτσι, γεγονότα που αφορούσαν τους Εβραίους της Π. Διαθήκης θεωρούνταν από τους πιστούς της Εκκλησίας ότι «τυπικώς συνέβαινεν ἐκείνοις, ἐγράφη δέ πρός νουθεσίαν ἡμῶν, εἰς οὕς τά τέλη τῶν αἰώνων κατήντηκεν»<sup>24</sup>. Αλλά για το θέμα αυτό έρχονται να μας βοηθήσουν οι νεότερες γραμματολογικές έρευνες, οι οποῖες μας παρέχουν άφθονο και συστηματικά επεξεργασμένο ερευνητικό υλικό<sup>25</sup>.

Η τυπολογία της ογδόης ημέρας διαμορφώνεται έμμεσα από ορισμένα χωρία της Π. Διαθήκης. Αναφέρουμε, π.χ., τις ψαλμικές επιγραφές και τον ψαλμό 118 που συνδέθηκαν ιδιαίτερα με το θέμα της οκταηχίας. Εξαιτίας ίσως της αοριστίας τους οι επιγραφές 6 και 12 παρουσιάζονται πιο πρόσφορες για την τυπολογική ερμηνεία. Έτσι, με αφορμή τη θεολογία της ογδόης ημέρας των Καππαδοκών Πατέρων που αφορμάται κυρίως από τις παραπάνω επιγραφές, ολοκληρώνεται η εξαιρετικά ενδιαφέρουσα διδασκαλία της Εκκλησίας για το χρόνο. Σύμφωνα με αυτή η ογδόη είναι η ημέρα του Κυρίου, η αγία Κυριακή, η τιμημένη με τη Ανάσταση του Κυρίου<sup>26</sup>, η «δι' ξαυτής ξμφανίζουσα τήν μετά τόν χρόνον τοῦτον κατάστασιν, τήν ἄπαυστον ήμέραν, τήν ἀνέσπερον, τήν ἀδιάδοχον, τόν ἄληκτον ξκεῖνον καί ἀγήρω αιώνα»<sup>27</sup>. Το θέμα αυτό επεξεργάζονται πολλοί εκκλησιαστικοί συγγραφείς που ασχολούνται με την τυπολογία της ογδόης ημέρας<sup>28</sup>.

Τα πιο χαρακτηριστικά χωρία της τυπολογίας της ογδόης ημέρας από την Π. Διαθήκη είναι τα σχετικά με τα οκτώ πρόσωπα που σώθηκαν από τον κατακλυσμό<sup>29</sup>, με την εντολή της περιτομής των αρρένων στην ογδόη ημέρα<sup>30</sup> και με το Δαβίδ ως όγδοο υιό του Ιεσσαί<sup>31</sup>. Τα χωρία της Κ. Διαθήκης είναι: η Α΄ Πέτρ 3, 20-21 και Β΄ Πέτρ 2,5 που αναφέρονται στην Κιβωτό του Νώε με τις οκτώ ψυχές των διασωθέντων το Μθ 5, 3 εξ. με τους οκτώ μακαρισμούς και το Πρ 2, 1 εξ. με την Πεντηκοστή που σχηματίζεται αφού προστεθεί στο τέλος των επτά εβδομάδων η μονάδα, δηλαδή η ογδόη (7×7+1= 50). Από τα απόκρυφα

- 22. Πρβλ. Δ. Τσάμη, «Η ογδόη ημέρα», σελ. 287.
- 23. Ό.π.
- 24. Ό.π.
- 25. Σχετική βιβλιογραφία βλ. Δ. Τσάμη, ό.π.
- 26. Μ. Βασιλείου, Εις την Εξαήμερον Β, 8, ΒΕΠΕΣ 51, σελ. 204, 14.
- 27. Μ. Βασιλείου, Περί του Αγίου Πνεύματος ΚΖ, 66, ΒΕΠΕΣ 52, σελ. 288, 17-19.
- 28. Περισσότερα βλ. Δ. Τσάμη, «Η ογδόη ημέρα». Πρβλ. N. Egender, «Célébrasion du dimanche», σελ. 14 ε $\xi.$ 
  - 29. Γεν 7, 13.
  - 30. Fev 17, 11 kai 21, 4. Epíshs Levít 12, 13· 14, 10· 15, 14 kai 19. Lk 2, 21.  $\Pi \rho$  7, 8. **Fi** $\lambda$  3, 5.
  - 31. Α΄ Βασ 16, 1-13 και 17, 12-14.

είναι ενδιαφέρουσες οι περιπτώσεις της Επιστολής των Αποστόλων, 17 με την ογδόη ως ημέρα Κυρίου, αντιγνωστικού χαρακτήρα, και οι γνωστές μας Πράξεις του Ιωάννου, 95 με το «... 'Ογδοάς μία ἡμῖν συμψάλλει»<sup>32</sup>.

Η διδασκαλία της Ογδοάδας όπως και της ογδόης ημέρας επιζητεί την ίδια αγιογραφική στήριξη<sup>33</sup>. Έτσι, με βάση τη σημασία και το συμβολισμό της ογδόης ημέρας ως τύπου του μέλλοντος αιώνος στον φρθόδοξο χώρο, ο γνωστικισμός, με τις κοσμολογικές του ερμηνείες και την Ογδοάδα, είναι μια εμφανής παρέκκλιση από το πνεύμα των Πατέρων και της Εκκλησίας. Συνεπώς αποκλείεται οι λειτουργικοί συμβολισμοί, όπως λ.χ. ο εορτολογικός κύκλος των οκτώ εβδομάδων και η οκταηχία, να έχουν σχέση με οποιαδήποτε προχριστιανική ή και γνωστική Ογδοάδα. Αυτό φαίνεται καλύτερα από τους συμβολισμούς που αναπτύσσονται στην ορθόδοξη και αιρετική διδασκαλία.

Η διδασκαλία της ογδόης ημέρας έχει αρχή καθαρά χριστιανική<sup>34</sup>. Η Κυριακή, με κέντρο την Ανάσταση του Χριστού, αντικαθιστά το Σάββατο, προέρχεται από τη λατρευτική ζωή και την εμπειρία της Εκκλησίας και παίρνει στο χριστιανικό εορτολόγιο εξέχουσα θέση. Είναι η ογδόη και η πρώτη<sup>35</sup>. Η αντικατάσταση της εβδόμης ημέρας από την ογδόη εκφράζει συμβελικά τη διαδοχή του πνεύματος του ιουδαϊσμού από το χριστιανισμό36. Ο αριθμός οκτώ περιέχει τη δύναμη της Αναστάσεως και είναι τύπος του κόσμου «τῆς καινῆς ζωῆς»<sup>37</sup>. Έτσι, ο συμβολισμός της ογδόης ημέρας αποκτά εσχατολογικό και μεταφυσικό χαρακτήρα και εκφράζει την αιωνιότητα. Το χαρακτηριστικό γνώρισμα της διδασκαλίας αυτής, όπως παρουσιάζεται στην εκκλησιαστική γραμματεία, είναι η ευρεία αγιογραφική της βάση<sup>38</sup>. Τελικά, η ογδόη είναι η βασιλεία του Θεού, η αιωνιότητα, το σύμβολο της δευτέρας παρουσίας και της μελλοντικής κρίσεως, επειδή η ογδόη ημέρα βρίσκεται έξω από την ανακύκληση των επτά ημερών της εβδομάδας και συνεπώς έξω από τη συμβατική έννοια του ανακυκλούμενου χρόνου. Σύμφωνα με όλα αυτά η σωτηριολογική προοπτική της ογδόης ημέρας στη θεολογία της Εκκλησίας είναι η ιστορική διαδοχή με τον ανακυκλούμενο χρόνο. Ο εβδοματικός δηλαδή χρόνος με τη ανακύκληση μιμείται την τελειότητα του αιώνος και εκφράζει την προσμονή της πληρώσεώς του με την ογδόη ημέρα, τη βασιλεία του Θεού<sup>39</sup>. Έτσι, η ανακύκληση θεωρείται ως χρόνος προετοιμασίας και εσωτερικής πορείας του θεουμένου ανθρώπου, ως προσώπου και ως μέλους του πληρώματος της Εκκλησίας. Με τα παιδαγωγικά χαρακτηριστικά του ανακυκλουμένου χρόνου, ο πιστός προπαρασκευάζεται συνεχώς για το μέλ-

- 32. Περισσότερα βλ. Δ. Τσάμη, «Η ογδόη ημέρα», σελ. 289 εξ.
- 33. Βλ. Δ. Τσάμη, ό.π., σελ. 311 εξ.
- 34. Βλ. J. Daniélou, μν. έργο, σελ. 272.
- 35. Ιουστίνου, Διάλογος 138, 1, ΒΕΠΕΣ 3, σελ. 335, 25-27.
- 36. Βαργάβα, Επιστολή XV, 8-9, ΒΕΠΕΣ 2, σελ. 240, 28-32. Πρβλ. J. Daniélou, ό.π.
- 37. Ωριγένους, Εις ψαλμούς, ΒΕΠΕΣ 15, σελ. 247, 10-12.
- 38. Bl. l.c. M. Basileíou, Eis thn Exahmeron B, 8, Bestes 51, sel. 204, 6 ex.
- 39. Βλ. Δ. Τσάμη, Η πρωτολογία του Μεγάλου Βασιλείου, σελ. 57.

λον και ζει εσχατολογικά το παρόν $^{40}$ . Η ροή αυτή του χρόνου εκφράζεται με το εορτολόγιο του εκκλησιαστικού έτους και ιδιαίτερα με το λειτουργικό κύκλο των οκτώ εβδομάδων που σχετίζεται άμεσα με την οκτάηχη αναστάσιμη υμνογραφία $^{41}$ .

Η γνωστική Ογδοάδα διαμορφώνεται τον ίδιο ακριβώς καιρό που αναπτύσσεται η τυπολογία της ογδόης ημέρας από την ορθόδοξη διδασκαλία<sup>42</sup>. Οι συμβολισμοί της Ογδοάδας αποδεικνύουν ότι η σημασία της διδασκαλίας αυτής στο γνωστικισμό δεν πρέπει να είναι προχριστιανική. Οι γνωστικοί βέβαια χρησιμοποιούν πολλά στοιχεία από την αστρονομία και τους νεοπυθαγόρειους, αλλά η βάση των θεμάτων τους είναι χριστιανική. Έτσι, ο γνωστικισμός δίνει νέα προοπτική στην ιστορική διαδοχή της θεολογίας της Εκκλησίας με την αντίληψη των υπερκειμένων σφαιρών 43. Η Ογδοάδα είναι η σφαίρα των απλανών αστέρων σε αντίθεση προς τη σφαίρα των πλανητών<sup>44</sup>. Οι επτά πλανητικές σφαίρες, κάτω από την επιρροή των κοσμοκρατόρων και των αρχόντων, καταδυναστεύουν τον άνθρωπο με την ειμαρμένη. Αντίθετα, στην περιοχή του ουρανού των απλανών αστέρων υπάρχει ο χώρος της αφθαρσίας 45. Η ψυχή του ανθρώπου σώζεται με τη μεταφορά της στην αιώνια σφαίρα των άστρων. Εδώ φαίνεται καθαρά ότι τη θέση της σωτηριολογίας και της ιουδαιο-χριστιανικής εσχατολογίας της ογδόης ημέρας με τη μέλλουσα βασιλεία την παίρνει η αστρολογική αντίληψη του επάνω κόσμου. Άσχετα δηλαδή με τη διαφοροποίηση του γνωστικισμού από την ουσία της ορθοδόξου διδασκαλίας τα εξωτερικά γνωρίσματα παραμένουν χριστιανικά. Συνεπώς, η γνωστική διδασκαλία αναμιγνύει το χριστιανικό λεξιλόγιο με κάθε είδους φιλοσοφικές και μαγικές ιδέες. Αυτό το βλέπουμε καθαρά στις θεωρίες του Βαλεντίνου, όπου η χριστιανική ορολογία αναμιγνύεται με άλλες αντιλήψεις, όπως, λ.χ., οι μέρες της εβδομάδας και η Ογδοάδα<sup>46</sup>. Παράλληλα, το αποκαλυπτικό στοιχείο στην κοσμολογία και στη μεταφυσική των γνωστικών αφορμάται αποκλειστικά από τη λειτουργική προοπτική της οδγόης ημέρας. Η σημαντική αυτή διαπίστωση στηρίζεται στις πληροφορίες που μας δίνει ο Κλήμης ο Αλεξανδρέας για το γνωστικό Θεόδοτο· «Ἡ μέν οὖν τῶν πνευματικῶν ἀνάπαυσις ἐν κυριακῆ, ἐν ὀγδοάδι, ἥ κυριακή ὀνομάζεται, παρά τῆ μητρί, ἐχόντων τάς ψυχάς, τά ἐνδύματα, ἄχρι συντελείας, αἱ δέ άλλαι πισταί ψυχαί παρά τῷ Δημιουργῷ, περί δέ τήν συντέλειαν ἀναχωροῦσι καί αὐται εἰς ὀγδοάδα»<sup>47</sup>. Εδώ η Κυριακή, δημιούργημα του χριστιανισμού και

<sup>40.</sup> Ό.π.

<sup>41.</sup> Περισσότερα για τον κυκλικό χρόνο και την ογδοάδα, βλ. Δ. Τσάμη, ό.π., σελ. 53 εξ.

<sup>42.</sup> J. Daniélou, μν. έργο σελ. 274.

<sup>43.</sup> Ό.π. σελ. 274-275.

<sup>44.</sup> Ωριγένους, Κατά Κέλσου ΣΤ, XXII, ΒΕΠΕΣ 10, σελ. 75, 28 εξ.

<sup>45.</sup> Πρβλ. J. Daniéloy, μν. έργο, σελ. 274 και Δ. Τσάμη, «Η ογδόη ημέρα», σελ. 283.

<sup>46.</sup> Ειρηναίου, Έλεγχος A,V, 3, ΒΕΠΕΣ 5, σελ. 103, 24-36.

<sup>47.</sup> Κλήμεντος Αλεξανδρέως, Εκ των του Θεοδότου επιτομαί, ΒΕΠΕΣ 8, σελ. 332, 31 εξ.

διακριτικό του σημείο, αλλάζει περιεχόμενο. Ο εσχατολογικός δηλαδή συμβολισμός της ογδόης ημέρας μεταβάλλεται σε κοσμολογικό της Ογδοάδας<sup>48</sup>. Σε τελική ανάλυση, ο νεοπυθαγορισμός, με τη πλούσια και εντυπωσιακή διατύπωση των σχέσεων στις κοσμολογικές, ανθρωπολογικές και μουσικές περιοχές, είναι μια μόνιμη πηγή αντλήσεως για τους γνωστικούς. Εξίσου όμως τους ενδιαφέρουν οι λειτουργικοί συμβολισμοί και η σωτηριολογία της Εκκλησίας. Από τα θέματα αυτά, αφού τα μετέβαλαν ολότελα μαζί με άλλες ανατολικές αντιλήψεις, δημιουργούν τη διδασκαλία τους, η οποία στη βάση της περιφρονεί την ιστορία και ταυτόχρονα αρνείται κάθε αξία στον παρόντα κόσμο. Οι δύο χαρακτηριστικές αυτές θέσεις εκφράζουν τη διαφοροποίηση των γνωστικών απέναντι στο χριστιανισμό και στον ελληνισμό<sup>49</sup>.

Φαίνεται λοιπόν πως δεν είναι δυνατό να συσχετιστεί η γνωστική ή μαγική Ογδοάδα με τους συμβολισμούς και την οκταηχία της χριστιανικής υμνογραφίας 50. Δεν ευσταθεί ακόμη η άποψη ότι οι γνωστικοί, ως γέφυρα, μετέφεραν στην Εκκλησία πολλές ειδωλολατρικές συνήθειες51. Ιδιαίτερα η οκταηχία δημιουργείται στα πλαίσια της θεολογίας της ογδόης ημέρας και συγκεκριμένα μετά την καθοριστική γι' αυτή τη διδασκαλία διατύπωση των πατέρων του δ' αιώνα. Ακόμη, σχετίζεται άμεσα με την παιδαγωγική αξία της Κυριακής. Η λειτουργική σημασία της Κυριακής συνίσταται στο ότι καλλιεργεί στους πιστούς την εσχατολογική προσδοκία<sup>52</sup>. Αυτό επιτυγχάνεται με το λειτουργικό τυπικό και την οκτάηχη υμνογραφία του εορτολογικού κύκλου. Πάνω στη βάση αυτή δημιουργούνται οι οκτώ ενότητες των τροπαρίων με το ίδιο θέμα, το αναστάσιμο. Ο εκφραστής και ο συντονιστής αυτού του πνεύματος της Ορθοδοξίας είναι ο Ιωάννης Δαμασκηνός, στον οποίο η παράδοση επίμονα αποδίδει την Οκτώηχο. Την καινή κτίση, την «ογδόη ημέρα», επιχειρεί να εκφράσει με τον «υψηλό» χαρακτήρα και την όλη τεχνική της και η εικονογραφία της Ορθοδόξου Εκκλησίας 53. Και οι δύο λειτουργικές τέχνες λοιπόν, μουσική και ζωγραφική, τροφοδοτούνται από τους ίδιους συμβολισμούς και εμπνέονται από το ίδιο θεολογικό πνεύμα. Μια ακόμη απόδειξη έρχεται να προστεθεί για την ευρύτερη χρήση των

<sup>48.</sup> Πρβλ. J. Daniélou, ό.π., σελ. 275-76. Εδώ ακριβώς εντοπίζεται η παρέκκλιση της γνωστικής από τη γριστιανική διδασκαλία.

<sup>49.</sup> Βλ. Δ. Τσάμη, «Η ογδόη ημέρα», σελ. 285, όπου παρατίθεται και η σχετική βιβλιογραφία για τη γνωστική διδασκαλία περί χρόνου.

<sup>50.</sup> Σχετικά με το θέμα αυτό βλ. Π. Χρήστου, «Η γένεσις του κοντακίου», σελ. 317. Ο συγγραφέας αυτός θεωρεί παράδοξο τον ισχυρισμό του Werner ότι η Οκτώηχος διαμορφώθηκε κάτω από την επίδραση της γνωστικής Ογδοάδας.

<sup>51.</sup> Πρβλ. Π. Τρεμπέλα, Αρχαί και χαρακτήρ, σελ. 90 εξ. και Δ. Δρίτσα, Η ποίησις των Γνωστικών, Αθήναι 1979. Ο G. Groningen (First Century Gnosticism: Its Origins and Motifs, Leiden 1967, σελ. 103-5) δε δέχεται επιδράσεις του γνωστικισμού στην Εκκλησία.

<sup>52.</sup> Βλ. κεφ. 2. 2.

<sup>53.</sup> Βλ. Δ. Τσελεγγίδη, Η θεολογία της εικόνας και η ανθρωπολογική σημασία της, Θεσσαλονίκη 1984, σελ. 70, όπου και σχετική με το θέμα αυτό βιβλιογραφία.

συμβολισμών της ογδόης ημέρας στη ζωή της Εκκλησίας. Σύμφωνα με τις νεότερες λειτουργικές έρευνες, η ορθότερη νηστεία είναι η των οκτώ εβδομάδων<sup>54</sup>. Πάνω σ' αυτό είναι ιδιαίτερα σημαντικό ότι ο Ιωάννης Δαμασκηνός υπεραμύνεται της νηστείας των οκτώ εβδομάδων<sup>55</sup>.

## 2.2. Ο λειτουργικός κύκλος των οκτώ εβδομάδων

Η οκταηχία της ελληνικής υμνογραφίας συνδέεται στενά με το λειτουργικό κύκλο των οκτώ εβδομάδων που διαμορφώνεται κατά την περίοδο της Πεντηκοστής. Οι ερευνητές συσχέτισαν τη διάταξη αυτή των ύμνων του λειτουργικού τυπικού με το αρχαίο βαβυλωνιακό ημερολόγιο. Με τον τρόπο αυτό προσπάθησαν να στηρίξουν και να επεκτείνουν τις θεωρίες τους που αναφέρονται στην εβραϊκή προέλευση των οκτώ ήχων.

Το αρχαίο ημερολόγιο ήταν σε χρήση περίπου το τ΄ αιώνα π.Χ. στους Σημίτες  $^1$ . Αποτελείται από επτά περιόδους των επτά εβδομάδων, στις οποίες προστίθεται μία μέρα. Το σύνολο των ημερών κάθε περιόδου δίνεται με την αριθμητική σχέση  $7 \times 7 + 1$ , που ισούται με πενήντα μέρες.

Το αρχαϊκό ημερολόγιο, τα οκτάπτυχα υμνογραφήματα των Χετταίων και οι επιγραφές των ψαλμών για την ογδόη θεωρήθηκαν σημαντικά στοιχεία. Έτσι διατυπώνεται η άποψη ότι η ιδέα των οκτώ ήχων χωρίς αμφιβολία γεννήθηκε στη Μεσσοποταμία². Το φαινόμενο αυτό δηλαδή είναι πολύ πιθανόν ότι προήλθε από κάποια συγχώνευση κοσμολογικών ιδεών και συγκεκριμένα της αντιλήψεως της πεντηκονταετούς εποχής με τελετουργικές και ημερολογιακές διατυπώσεις: «Μετά την πτώση των μεγάλων αυτοκρατοριών των Χετταίων και των Βαβυλωνίων, απομεινάρια της βασικής ιδέας φυλάχθηκαν ως ιερατική παράδοση από τους ψάλτες, αλλά πιθανώς ξεχάστηκαν κατά την αιχμαλωσίω»³.

Η ημερολογιακή αντίληψη της πεντηκοστής με κύριο χαρακτηριστικό, όπως είδαμε, τους αριθμούς 7 και 1 θεωρείται ότι επιζεί με διάφορους συμβολισμούς στον ιουδαϊσμό. Με μεγάλη διορατικότητα, παρατηρεί ο Ε. Wellesz, ο Ε. Werner

- 54. Γ. Βεργωτή, Η νηστεία της Μ. Τεσσαρακοστής, Θεσσαλονίκη 1983, σελ. 33.
- 55. Γ. Βεργωτή, ό.π.
- 1. Βλ. Hildegarde-Julius Lewy, «The Origin of the Week and the Oldest West Asiatic Calendar», HUCA XVII (1942-43), σελ. 1 εξ., J. Morgenstern, «The Three Calendars of Ancient Israel», HUCA I (1924), σελ. 13-78 και «Supplementary Studies im the Calendars of Ancient Israel», HUCA X (1935), σελ. 1-148. Βλ. επίσης Ε. Werner, The Sacred Bridge, σελ. 74 εξ. και Γ. Γρατσέα, Το Σάββατον, σελ. 26.
- 2. Ε. Werner, ό.π., σελ. 396. Ο ερευνητής αυτός στηρίζει αρχικά τις απόψεις του στη σημασία του αριθμού οκτώ και πενήντα (πεντηκοστή) των αρχαίων ανατολικών ημερολογίων. Για τα θέματα αυτά γίνεται λόγος στο S. Langdon, «Callendars...», σελ. 112 εξ.
  - 3. E. Werner, ό.π. σελ. 397.

τόνισε ότι η οκταηχία με το λειτουργικό κύκλο των οκτώ εβδομάδων είναι ένα υπόλειμμα του ημερολογιακού συστήματος που αποτελείται από σαράντα εννιά μέρες και μία πρόσθετη. Το σύστημα αυτό μπορεί να ανιχνευτεί στους Σουμέριους, Ακκάδες και άλλους λαούς της δυτικής Ασίας<sup>4</sup>. Έχει επίσης επιβιώσει στην εβραϊκή λειτουργική πράξη, ενώ στο τυπικό της Ανατολικής Εκκλησίας εισάγεται αρχικά για την περίοδο μεταξύ Πάσχα και Πεντηκοστής<sup>5</sup>. Η Συρία, σύμφωνα με τους παραπάνω ερευνητές, θεωρείται η πρώτη περιοχή που δέχεται τις αντιλήψεις του ημερολογίου και της γνωστικής Ογδοάδας, οι οποίες δημιουργούν τον κύκλο, της Πεντηκοστής<sup>6</sup>. Έτσι, η οκταηχία, μαζί με άλλους λειτουργικούς θεσμούς, μεταφέρεται από τη συροπαλαιστινιακή περιοχή στο Βυζάντιο, τη Δύση, τα άλλα χριστιανικά κέντρα, καθώς επίσης και στην αραβική και ραβινική μουσική παράδοση. Η τελευταία επωφελείται και ανανεώνει την αρχαία αντίληψη των ψαλμωδιών<sup>7</sup>.

Συμπληρώνοντας τη θεωρία του, ο Ε. Werner υποστηρίζει ότι η λειτουργική εφαρμογή της Οκτωήχου είναι το ημερολογιακό σύστημα που δημιουργεί το έτος των επτά πεντηκοντάδων συν δεκατέσσερις παρεμβαλλόμενες μέρες. Ως μονάδα εδώ θεωρείται η περίοδος των επτά εβδομάδων συν μία μέρα. Ωστόσο, η βάση του ημερολογιακού αυτού κύκλου στηρίζεται στην κοσμολογική θεώρηση των επτά εποχών και επτά ανέμων. Κάθε άνεμος αντιστοιχούσε σε ένα θεό, ενώ υπεράνω των επτά θεών κυβερνούσε η υψίστη θεότητα. Στη βάση αυτή τοποθετείται και η γνωστική θεογονία με υψίστη θεότητα την Ογδοάδα, η οποία τελικά είναι ο γονέας του Σαββάτου, του Δημιουργού<sup>8</sup>. Ο γνωστικισμός όμως αλλάζει εντελώς το σκηνικό και μεταβάλλει ριζικά την αρχική αντίληψη της πεντηκοστής του αρχαίου ημερολογίου<sup>9</sup>.

Είναι πράγματι εντυπωσιακές οι παραπάνω απόψεις δεδομένου ότι η λειτουργική Οκτώηχος, παρουσιάζεται από πολύ νωρίς στο χριστιανισμό. Ο Πατριάρχης Αντιοχείας Σεβήρος πρώτος γράφει και συνθέτει στο τέλος του ε΄ αιώνα τη συλλογή αυτή, η οποία έχει ως βάση την ημερολογιακή ταξινόμηση των ύμνων για τις οκτώ Κυριακές των επτά εβδομάδων μετά την Πεντηκοστή<sup>10</sup>. Επιφανείς επιστήμονες, αναφέρει ο Ε. Werner, όπως οι Α. Baumstark, J. Jeannin, κ.ά., συμφώνησαν ότι η Οκτώηχος ήταν αρχικά μια διευθέτηση των λετουργικών ύμνων στις οκτώ Κυριακές της Πεντηκοστής με οκτώ διαφορετικούς μουσικούς τρόπους<sup>11</sup>.

Ο λειτουργικός κύκλος όμως των οκτώ εβδομάδων στη χριστιανική λατρεία

- 4. E. Wellesz, *A History*, σελ. 69.
- 5. E. Werner, ό.π. Πρβλ. και Ε. Vellesz, «Music of the Eastern Churches», *NOHM* II, σελ. 27.
  - 6. E. Werner, ό.π. και Ε. Wellesz, A History, σελ. 69.
  - 7. E. Werner, ό.π.
  - 8. E. Werner, ό.π., σελ. 382.
  - 9. E. Werner, ό.π.
  - 10. Bλ. A. Baumstark, Festbrevier, σελ. 266 και Ε. Werner, ό.π., σελ. 382.
  - 11. E. Werner, ό.π.

έχει πολύ διαφορετικό νόημα από εκείνο που έχει προταθεί<sup>12</sup>. Ο κύκλος αυτός σε συνδυασμό με την οκτάηχη υμνογραφία αποτελεί μια ιδιότυπη τάξη πραγμάτων. Το υπόβαθρό του, καθαρά θεολογικό, χαρακτηρίζεται από μια συλλογική νομοτέλεια πολλών αιώνων. Έτσι δεν είναι εύκολο να μιλήσει κανείς για ανεξέλεγκτες εξωτερικές επιδράσεις.

Η θέση του συστήματος των οκτώ ήχων στη λειτουργική πράξη προσφέρει τις ασφαλέστερες ενδείξεις για τη σημασία της ημερολογιακής διευθετήσεως της υμνογραφίας. Η πρώτη διαπίστωση είναι ότι η οκταηχία στο λειτουργικό τυπικό παρουσιάζει κάποια πολυμορφία. Δεν υπάρχει δηλαδή μόνο η εβδομαδιαία διευθέτηση των οκτώ ήχων. Το γεγονός αυτό αποδεικνύει αρχικά ότι η Εκκλησία έχει πολλούς δικούς της τρόπους εκφράσεως καί δεν απομιμείται ξένες συνήθειες.

Συγκεκριμένα, είναι γνωστή η ημερήσια ταξινόμηση των οκτώ ήχων στη βυζαντινή λειτουργική πράξη κατά τη Διακαινήσιμο εβδομάδα, που πρέπει να έχει επηρεάσει και την αρμενική παράδοση 13. Στην ελληνική, αλλά και στη συριακή επίσης πράξη, υπάρχει ο οκτάηχος λειτουργικός κύκλος των κανόνων που καλύπτει τις δεσποτικές εορτές από τα Χριστούγεννα μέχρι την Ύψωση του Τιμίου Σταυρού<sup>14</sup>. Το υμνογραφικό απάνθισμα του Πατριάρχη Αντιοχείας Σεβήρου, εντελώς άσχετο με την αναστάσιμη οκταηχία της περιόδου της Πεντηκοστής, είναι μια ιδιόμορφη οκτάηχη ταξινόμηση. Στη συλλογή αυτή προτάσσονται οι δεσποτικές εορτές που άνοιγαν το εκκλησιαστικό έτος στην Αντιόχεια μέχρι την Πεντηκοστή<sup>15</sup>. Το Τροπολόγιο, η παλαιότερη συλλογή υμνογραφικού υλικού της ελληνικής εκκλησίας, με την ποικιλία του περιεχομένου του και τη συνύπαρξή του με την Οκτώηχο<sup>16</sup>, μας διαβεβαιώνει ότι η οκτάηχη ταξινόμηση πιθανόν να είχε και άλλες μορφές μέσα στο εορτολόγιο. Το βιβλίο αυτό με τη χαρακτηριστική ταξινόμηση δυστυχώς δε διασώζει την παλαιά αυθεντική μορφή του17. Τέλος, χαρακτηριστική είναι η ιδιομορφία της συριακής παραδόσεως, που, κατά τον J. Jeannin, πιθανώς αντιγράφει τη βυζαντινή<sup>18</sup>. Εδώ ως βάση της

- 12. Πολλοί θρησκειολόγοι, ιδίως τον περασμένο αιώνα, αλλά και άλλοι μεταγενέστεροι ερευνητές αναζήτησαν ομοιότητες ανάμεσα στους χριστιανικούς λειτουργικούς τύπους και τις ειδωλολατρικές θρησκείες. Για το θέμα αυτό βλ. J. Jungmann, *The Early Liturgy*, Notre Dame, Ind. 1959, σελ. 152 εξ., L. Bouyer, *Rite and Man*, Notre Dame, Ind. 1963, σελ. 123 εξ., του ίδιου *Eucharist*, Notre Dame, Ind., 1968, σελ. 15 εξ.
- 13. Βλ. D. Wulstan, «The Origin of the Modes», σελ. 20, όπου σημειώνεται ότι από τα αρχαιότερα συστήματα της οκταηχίας είναι το αρμενικό. Σύμφωνα με αυτό η ταξινόμηση των ήχων γίνεται στις μέρες τις εβδομάδας και κάθε Κυριακή έχει διαφορετικό ήχο. Είναι πιθανό, κατά τον Wulstan, ότι το σύστημα αυτό αναπτύχθηκε στη βυζαντινή πράξη που σώζεται ακόμη και σήμερα στην πρώτη εβδομάδα του Πάσχα.
  - 14. Βλ. κεφ. 5.3.
  - 15. Βλ. κεφ. 3.3.
  - 16. Βλ. κεφ. 5.2.
  - 17. Βλ. κεφ. 5.1.
  - 18. Bλ. J. Jeannin, «L' Octoëchos...», DACL 12, 2, σελ. 1889.

οκταηχίας έχουμε τον κύκλο, σύμφωνα με τον οποίο την Κυριακή χρησιμοποιείται ο κύριος ήχος, ενώ στη συνέχεια της εβδομάδας γίνεται χρήση των τροπαρίων του πλαγίου του<sup>19</sup>. Η έναρξη του κύκλου τοποθετείται το Νοέμβριο<sup>20</sup>.

Ένα από τα σοβαρότερα λάθη που δημιουργεί μεγάλη σύγχυση στην έρευνα είναι η τοποθέτηση της αρχής του λειτουργικού κύκλου των οκτώ εβδομάδων την Κυριακή του Πάσχα<sup>21</sup>. Στη λειτουργική πράξη ο ήχος του Πάσχα είναι ο πρώτος. Εδώ όμως έχουμε την αρχή της οκταηχίας της Διακαινησίμου εβδομάδας. Αλλά για να αντιληφθούμε καλύτερα το λειτουργικό τυπικό πρέπει να αναφερθούμε στις ακόλουθες λεπτομέρειες.

Τη δεύτερη Κυριακή του Πάσχα αργεί η Οκτώηχος, για να συνεχιστεί πάλι την τρίτη Κυριακή με το δεύτερο ήχο. Η όγδοη Κυριακή της Πεντηκοστής διακόπτει για μια ακόμη φορά τη σειρά των ήχων, η οποία ολοκληρώνεται τελικά την ένατη Κυριακή των Αγίων Πάντων. Στις δύο περιπτώσεις που αργεί η Οκτώηχος χρησιμοποείται ιδιαίτερο υμνογραφικό υλικό των εορτών. Πρέπει να σημειωθεί ότι στις δύο εβδομάδες που ακολουθούν τις Κυριακές του Αντίπασχα και της Πεντηκοστής η πρώτη χρησιμοποιεί τα αναστάσιμα τροπάρια του πρώτου ήχου. Είναι ιδιαίτερα σημαντικό ότι στις δύο παραπάνω Κυριακές, σύμφωνα με το τυπικό της Ευεργέτιδος, υπάρχουν υπολείμματα της Οκτωήχου<sup>22</sup>. Στην πρώτη Κυριακή, λ.χ., διατηρούνται οι αναβαθμοί και το προκείμενο του πρώτου ήχου, αντίθετα με την άλλη πράξη που τηρείται και σήμερα, η οποία χρησιμοποιεί το α΄ αντίφωνο του τετάρτου ήχου και ιδιαίτερο προκείμενο της εορτής<sup>23</sup>.

Όλες οι παραπάνω ιδιορρυθμίες του λειτουργικού τυπικού περιπλέκουν γενικά την κατάσταση. Μπορεί όμως να παρατηρήσει κανείς πως η οκτάηχη υμνογραφία, αφού περατώνει τον κύκλο της την ένατη Κυριακή από το Πάσχα, η έναρξή της πρέπει να τοποθετηθεί την Κυριακή του Αντίπασχα. Έτσι, η Οκτώηχος είτε προϋπάρχει σε ολόκληρη την περίοδο των οκτώ εβδομάδων, κατά το σχήμα ενάρξεως και λήξεως που επεσημάναμε, και έχει επομένως

<sup>19.</sup> Ό.π.

<sup>20.</sup> Ό.π., σελ. 1888. Πρβλ. Α. Baumstark, μν. έργο, σελ. 44. Βλ. ακόμη, Ε. Wellesz, Aufgaben und probleme auf dem Gebiete der byzantinischen und orientalischen Kirchenmusik, Münster i.W. 1923, σελ. 101, υποσ. 4. Εδώ ο Wellesz αναφέρει: «Το εκκλησιαστικό έτος στη συριακή λειτουργική πράξη αρχίζει την πρώτη Κυριακή του Νοεμβρίου και σχηματίζει περιόδους οκτώ Κυριακών στις οποίες τα τροπάρια της Οκτωήχου ψάλλονται σύμφωνα με τη σειρά της διαδοχής των ήχων. Αυτό το έθιμο διαδόθηκε από τη δυτική Συρία σε όλη τη βυζαντινή αυτοκρατορία». Τις διαπιστώσεις αυτές του Ε. Wellesz σχολιάζει ο Ε. Werner, μν. έργο, σελ. 391.

<sup>21.</sup> Ο Ε. Wellesz, Α History, σελ. 69, χωρίς να θεμελιώνει την άποψή του, γράφει τα ακόλουθα για το σύστημα του ημερολογιακού κύκλου της Οκτωήχου «It was survived in Jewish lityrgy and was first introduced into Eastern Christian liturgy for the period between Easter ant Pentecost». Για το ίδιο θέμα βλ. επίσης Ε. Wellesz, «Music of the Eastern Churches», σελ. 27.

<sup>22.</sup> Βλ. A. Dmitrievskij, Opisanie liturgičeskih rukopisei I, Τυπικά, Kiev 1895.

<sup>23.</sup> Ό.π., σελ. 566.

γενετική σχέση με το διάστημα αυτό, είτε διατίθεται εδώ από άλλη πηγή. Το σοβαρότερο πάντως πρόβλημα για την περίοδο που εξετάζουμε είναι ότι δε χρησιμοείται η αναστάσιμη υμνογραφία του βαρέος ήχου, ούτε στη Διακαινήσιμο εβδομάδα ούτε στον πρώτο κύκλο των οκτώ εβδομάδων. Από την άλλη πλευρά χρησιμοποιείται βέβαια ο ήχος αυτός την Πεντηκοστή, αλλά πρόκειται για την οκταηχία των κανόνων<sup>24</sup>. Ακόμη, αν υπολογιστεί ότι μέχρι τον δ΄ αιώνα η Ανάληψη συνεορταζόταν με την Πεντηκοστή<sup>25</sup>, τότε πρέπει να αναζητήσουμε αλλού τη δημιουργία της αναστάσιμης ακολουθίας του βαρέος ήχου. Η Πεντηκοστή, δηλαδή, ουδέποτε χρησιμοποίησε αναστάσιμη υμνογραφία<sup>26</sup>.

Πέρα από τις δυσκολίες αυτές η λύση του προβλήματος του κύκλου των οκτώ εβδομάδων βρίσκεται στην ίδια τη λειτουργική πράξη. Είναι πρωταρχικής σημασίας, για την πραγματική αιτία της ταξινομήσεως των μελωδιών μέσα στο εκκλησιαστικό ημερολόγιο, η περίπτωση των περιόδων των ήχων και των αναγνωσμάτων, όπως είναι καταχωρημένη στο λειτουργικό βιβλίο του Αποστόλου<sup>27</sup>. Δεν έχει παρατηρηθεί μέχρι στιγμής ότι εδώ υποκρύπτεται μια οκταδική διαίρεση του λειτουργικού έτους, που διαφωτίζει τελικά τα πράγματα. Η πράξη αυτή πιθανώς αντιπροσωπεύει πολύ παλαιά παράδοση. Έτσι, οι δέκα εβδομάδες μετά την Πεντηκοστή απαρτίζουν την πρώτη περίοδο<sup>28</sup>. Χαρακτηριστικά, η δεύτερη, τρίτη, τέταρτη και πέμπτη περίοδος σχηματίζονται από οκτώ εβδομάδες καθεμιά. Με τα δεδομένα αυτά αντιλαμβάνεται κανείς ότι κάποια σύγχυση υπάρχει στην πρώτη περίοδο των δέκα εβδομάδων. Το πρόβλημα όμως λύνεται αν υπολογιστούν εδώ οι δύο πρώτες εβδομάδες της πρώτης περιόδου μαζί με τις έξι από την Κυριακή του Αντίπασχα και μετά. Σ' αυτό συνηγορεί και η λειτουργική πράξη, επειδή οι δύο εβδομάδες της πρώτης περιόδου αντιστοιχούν στους δύο τελευταίους ήχους της σειράς των οκτώ ήχων, που φυσιολογικά ανήκουν στον προηγούμενο κύκλο<sup>29</sup>. Ο κύκλος αυτός περατούται την εβδομάδα της Κυριακής των Αγίων Πάντων.

Διαπιστώνουμε λοιπόν ότι υπάρχει απόλυτη αντιστοιχία των οκτώ ήχων στις έξι περιόδους των οκτώ εβδομάδων, που διαταράσσεται μόνο από την εικοστή ενάτη Κυριακή και μετά, εξαιτίας του πρώιμου ή όψιμου Πάσχα<sup>30</sup>. Δεν

- 24. Στο βαρύ ήχο είναι ο ένας από τους δύο κανόνες της Πεντηκοστής. Στο βαρύ επίσης ήχο ψάλλονται κατά παράδοση το χερουβικό ενώ αντί του «"Αξιόν ἐστίν» χρησιμοποιείται η θ' ωδή «Μή τῆς φθορᾶς» του σε ήχο βαρύ κανόνα της εορτής.
  - 25. Βλ. Β. Στογιάννου, Η Πεντηκοστή ( Πρ 2, 1-13), Θεσσαλονίκη 1979, σελ. 283.
- 26. Η Αιθερία (Οδοιπορικόν, 42-43, 5) αναφέρει ότι κατά την Πεντηκοστή ψάλλονταν «ὅμνοι καί ἀντίφωνα ἀρμόζοντα τῆ ἡμέρα ταύτη καί τῷ τόπῳ». Βλ. και Β. Στογιάννου, ό.π. Κατά συνέπεια δεν ψάλλονταν αναστάσιμοι ύμνοι. Η πράξη αυτή φαίνεται πως επέζησε.
- 27. Οι παραπομπές γίνονται στο λειτουργικό βιβλίο, *Απόστολος*, έκδ. Αποστολικής Διακονίας Εκκλησίας της Ελλάδος, Αθήναι 1979.
  - 28. Ό.π., σελ. 487 εξ., τον πίνακα του Αποστόλου.
  - 29. Πρόκειται για το βαρύ και πλάγιο τέταρτο ήχο.
  - 30. Βλ. την υποσημείωση του Αποστόλου, σελ. 275 και το κεφ. 5.4.

υπάρχει καμιά αμφιβολία ότι οι περίοδοι που σημειώνονται στο λειτουργικό βιβλίο του Αποστόλου έχουν σχέση μόνο με τον ετήσιο κύκλο της οκταηχίας και όχι με τα αναγνώσματα αυτού του βιβλίου. Συνεπώς, η εσφαλμένη έναρξη της πρώτης περιόδου κατά την πρώτη εβδομάδα μετά την Πεντηκοστή οφείλεται στην άλλαγή των αναγνωσμάτων και στη σειρά των Κυριακών, που υπολογίζεται με πρώτη Κυριακή το Πάσχα. Συγκεκριμένα, τη Δευτέρα του Αγίου Πνεύματος αρχίζουν οι Επιστολές των Αποστόλων, ενώ την Πεντηκοστή λήγουν οι Πράξεις<sup>31</sup>. Προφανώς οι περίοδοι θεωρήθηκαν ότι ανήκουν στα αναγνώσματα και όχι στους ήχους. Στο βιβλίο του Αποστόλου επίσης, η αρίθμηση των Κυριακών θεωρεί πρώτη την Κυριακή του Πάσχα και όγδοη την Κυριακή της Πεντηκοστής. Η Κυριακή των Αγίων Πάντων στη συνέχεια θεωρείται πρώτη<sup>32</sup>. Στο ίδιο βιβλίο η εβδομάδα που ακολουθεί την Κυριακή των Αγίων Πάντων θεωρείται δευτέρα εβδομάδα. Είναι καταφανής η σύγχμση ανάμεσα στην αρίθμηση των περιόδων και των εβδομάδων. Η Κυριακή, λ.χ., των Αγίων Πατέρων λέγεται εβδόμη Κυριακή. Η εβδομάδα που ακολουθεί είναι η έβδομη. Παραδόξως όμως η Κυριακή της Πεντηκοστής λέγεται όγδοη Κυριακή και η εβδομάδα που ακολουθεί φέρεται ως πρώτη. Σύμφωνα τώρα με την οκταηχία, πρώτη Κυριακή του κύκλου των οκτώ εβδομάδων είναι η Κυριακή του Αντίπασχα, η οποία χαρακτηριστικά, όπως και η Κυριακή του Πάσχα, δεν αριθμείται στο βιβλίο του Αποστόλου<sup>33</sup>. Σε τελική ανάλυση, ο κύκλος των περιόδων του Αποστόλου αντιπροσωπεύει τον κύκλο των οκτώ εβδομάδων της Οκτωήχου στο λειτουργικό έτος<sup>34</sup>. Η θέση αυτή επιβεβαιώνεται με όσα θα ακολουθήσουν στη συνέχεια.

Δεν έχει δοθεί, η απαιτούμενη προσοχή στην εορτολογική σημασία της Κυριακής του Αντίπασχα<sup>35</sup>. Είναι ιδιαίτερα σημαντικό το γεγονός ότι η εορτή

- 31. Συγκεκριμένα το βιβλίο του Αποστόλου τοποθετεί τη Δευτέρα του Αγίου Πνεύματος ως αρχή της πρώτης περιόδου, τότε δηλαδή που αρχίζουν οι Επιστολές. Ως την Πεντηκοστή διαβάζονταν οι Πράξεις.
  - 32. Από εδώ αρχίζει η αρίθμηση όλων των Κυριακών του λειτουργικού έτους.
  - 33. Όλες οι υπόλοιπες Κυριακές αριθμούνται.
- 34. Οι περίοδοι των οκτώ ήχων είναι έξι και περιλαμβάνουν σαράντα οκτώ εβδομάδες, ενώ μαζί με τη Διακαινήσιμο εβδομάδα είναι σαράντα εννέα. Ο κύκλος αυτός έδωσε αφορμή στους ερευνητές να συσχετίσουν το μουσικοημερολογιακό σύστημα της οκταηχίας με την αντίληψη της πεντηκοστής του αρχαίου ημερολογίου (7×7+1= 50). Ωστόσο, η χριστιανική Εκκλησία για τα ημερολογιακά αυτά πλαίσια διατυπώνει τους δικούς της συμβολισμούς. Βλ., λ.χ., Γρηγορίου Θεολόγου, Λόγος μα΄ εις την Πεντηκοστήν Β΄ PG 36, 432B. Ο Μ. Βασίλειος, Περί του Αγίου Πνεύματος ΚΖ, 66, 486, ΒΕΠΕΣ 52, σελ. 288, 23-29, αναφέρει χαρακτηριστικά ότι η Πεντηκοστή «τῆς ἐν τῷ αἰῶνι προσδοκωμένης ἀναστάσεως ἐστιν ὑπόμνημα», γιατί οι επτά ιερές εβδομάδες αποτελούν το επταπλάσιο της πρώτης ημέρας. Έτσι αφού αρχίζει από την πρώτη ημέρα καταλήγει πάλι σ΄ αὐτή «δι' ὁμοίων τῶν ἐν τῷ μέσφ ἐξελιττομένη πεντηκοντάκις». Η κυκλική αυτή κίνηση, που έχει ως αρχή και τέλος το ίδιο σημείο, μιμείται την αιωνιότητα. Και στους δύο παραπάνω Πατέρες γίνεται ανάπτυξη του συμβολισμού της Κυριακής με ιδιαίτερη έμφαση στην εσχατολογία την τόσο αγαπητή στους Καππαδόκες. Πρβλ. J. Daniélou, μν. έργο, σελ. 343.
  - 35. O A. Fyrillas, «A propos du premier dimanche après Râques dans l' Église Orthodoxe»,

του λειτουργικού έτους της ογδόης ημέρας μετά το Πάσχα δημιουργεί μια αφετηρία που κατοχυρώνεται θεολογικά και επηρεάζει «ιδεολογικά» τον κύκλο των ήχων της αναστάσιμης υμνογραφίας. Η εορτή αυτή με τον ιδιάζοντα χαρακτήρα της δημιουργεί ολόκληρο το φάσμα του κινητού εορτολογικού κύκλου της Ανατολικής Εκκλησίας και είναι γνωστή με το όνομα «Εγκαίνια της Αναστάσεως». Είναι ευτύχημα ότι για την γιορτή αυτή έχουμε στη διάθεσή μας τις πληροφορίες του Γρηγορίου Θεολόγου από το μδ΄ λόγο του, που επιγράφεται χαρακτηριστικά «Είς τήν Καινήν Κυριακήν»<sup>36</sup>. Στο προοίμιο του λόγου αυτού δίνονται παραστατικότατα οι ιστορικές αντιστοιχίες της εορτής, οι οποίες πλαισιώνονται με την ιδεολογική της προοπτική και με μια σύντομη τυπολογική ανάλυση<sup>37</sup>. Γενικά μπορούμε να πούμε ότι ο Γρηγόριος Θεολόγος εκφράζει στο λόγο του μια βασική αρχή της λειτουργικής θεολογίας. Πρόκειται για την ψυχολογημένη εμμονή του λειτουργικού τυπικού στο ίδιο εορτολογικό θέμα ή την ίδια θρησκευτική ιδέα με τη συχνή επανάληψή τους σε τακτά διαστήματα. Το φαινόμενο αυτό είναι πολύ συνηθισμένο στη λατρεία, ακόμη και στις ακολουθίες του νυχθημέρου, όπου κατά κόρο επαναλαμβάνονται πολλές φορές τα ίδια θέματα. Από το σημείο αυτό μπορούμε να πούμε πως ξεκινά η σύλληψη του σχεδίου για την οκτάηχη ταξινόμηση της υμνογραφίας, που βασίζεται στο ίδιο εορτολογικό θέμα, την Ανάσταση, και που επαναλαμβάνεται κάθε Κυριακή ολόκληρο σχεδόν το λειτουργικό έτος<sup>38</sup>. «'Εγκαίνια τιμᾶσθαι, παλαιός νόμος καί καλῶς ἔχων· μᾶλλον δέ τά νέα τιμᾶσθαι δι' Ἐγκαινίων· καί τοῦτο οὐχ ἄπαξ, ἀλλά πολλάκις, ἑκάστης τοῦ ἐνιαυτοῦ περιτροπῆς τήν αὐτήν ήμέραν ἐπαγούσης, ἵνα μή ἐξίτηλα τῷ χρόνῷ γένηται τά καλά μηδέ παραρρυῆ λήθης βυθοῖς ἀμαυρούμενα»<sup>39</sup>.

Αλλά εκείνο που ισχυροποιεί περισσότερο την αφετηριακή σημασία της εορτής των Εγκαινίων είναι η ιδεολογική της προοπτική<sup>40</sup>. Με τις προϋποθέσεις

LO 39 (1965), σελ. 139-147, είναι η μόνη εξαίρεση. Σε μια σύντομη αλλά έξοχη παρουσίαση αναλύει την εορτολογική σημασία της πρώτης Κυριακής μετά το Πάσχα σύμφωνα με την ορθόδοξη παράδοση. Ιδιαίτερα αναφέρεται στο μδ΄ λόγο του Γρηγορίου Θεολόγου τονίζοντας ότι πρέπει κανείς να λυπάται που τα αναγνώσματα των Πατέρων της Εκκλησίας δεν διαβάζονται στην γ΄ ωδή του κανόνα του όρθρου όπως προβλέπει το Τυπικό. Πρβλ. Ν. Egender, «Célébrasion du dimanche», σελ. 20 εξ. και G.A. Malaney, «Byzantine Rite», NCE II, σελ. 1007.

36. PG 36, 608A. Ανάλογη ομιλία, χωρίς όμως την παραστατικότητα και την ακριβολογία του Γρηγορίου Θεολόγου, έχει και ο Αυγουστίνος, In Octava, PL 38, 1196. Πρβλ. και Α. Fyrillas, μν. έργο, σελ. 145 εξ.

- 37. Βλ. την παραπάνω υποσημείωση 34.
- 38. Εξαιρείται η Κυριακή των Βαΐων και κάθε Κυριακή που συμπίπτει με μεγάλη δεσποτική εορτή, όπως τα Χριστούγεννα κ.τ.λ. Εξαιρούνται βέβαια και οι Κυριακές του Θωμά και της Πεντηκοστής. Οι ακολουθίες τους όμως είναι συνυφασμένες με το πνεύμα της Αναστάσεως.
  - 39. Γρηγορίου Θεολόγου, Λόγος μδ΄, Α, PG 36, 608Α.
- 40. Ό.π., Β, 609Α. Ο Β. Στογιάννος, μν. έργο, σελ. 285, αναφέρει για την ιδεολογική προοπτική των εορτών γενικά ότι ορισμένοι διαπρεπείς λειτουργιολόγοι διαβλέπουν στις αρχαίες χριστιανικές εορτές δύο τάσεις. Η πρώτη εκπροσωπείται από τον ιουδαιοχριστιανισμό και είναι

αυτές είμαστε πια βέβαιοι πως βρισκόμαστε ανάμεσα σε δύο εορτολογικούς πόλους. Ο ένας είναι η Κυριακή της Αναστάσεως, που περιορίζεται εμφανώς στα στενά λειτουργικά πλαίσια μιας εβδομάδας (Διακαινήσιμος)41, και ο άλλος η «Καινή Κυριακή», αυτή που θα επαναλαμβάνεται ως ογδόη ημέρα, εκφράζοντας το αναστάσιμο πνεύμα για ολόκληρο το λειτουργικό έτος, ως «πρώτη οὖσα τῶν μετ' αὐτήν καί ὀγδοάς ἀπό τῶν πρό αὐτῆς, ὑψηλῆς ὑψηλοτέρα καί θαυμασίας θαυμασιωτέρα»<sup>42</sup>. Έτσι, ενώ η Κυριακή του Πάσχα είναι η ημέρα της σωτηρίας, η επόμενη Κυριακή είναι το γενέθλιο της σωτηρίας<sup>43</sup>. Αντιλαμβανόμαστε λοιπόν ότι μέσα από τη θεολογία αναδύεται η πρακτική μεθόδευση των λειτουργικών θεμάτων με μια ξέχωρη και ιδιότυπη συνέπεια. Εδώ γίνεται ακόμη και η μεταστοιχείωση των κατά τύχη ξένων συστατικών, όπως, λ.χ., το ημερολόγιο που μετατρέπεται σε ένα καινούριο χρονικό πλαίσιο με νέες προσηγορίες. Σύμφωνα με αυτές, η Ανάσταση είναι η πρώτη Κυριακή. Η δεύτερη Κυριακή είναι η «Καινή Κυριακή», τα Εγκαίνια, η ογδόη μετά την Ανάσταση αλλά και η πρώτη για τις επόμενες Κυριακές. Στο εξής με την οκταδική διαίρεση και ως αφετηρία την Κυριακή των Εγκαινίων το λειτουργικό έτος χωρίζεται σε περιόδους, στις οποίες εορτάζεται και υμνείται το ίδιο γεγονός, η Ανάσταση<sup>44</sup>. Η οκταηχία στην προκειμένη περίπτωση προσαρμόζεται στους συμβολισμούς που είναι η έκφραση του λειτουργικού χρόνου σε περιόδους, με την Ανάσταση ως κύριο σωτηριολογικό γεγονός και την ογδόη ημέρα ως την ημέρα του Κυρίου, την ανέσπερη, την αδιάδοχη και ατελεύτητη<sup>45</sup>. Αυτή σε τελευταία ανάλυση είναι η πρακτική μεθόδευση της λειτουργικής ζωής της Εκκλησίας, διαποτισμένη από τη θεολογία της και εκφρασμένη βιωματικά από τις λατρευτικές εκδηλώσεις του πληρώματός της. Το πνεύμα αυτό, σύμφωνα με όσα αναφέρει ο Γρηγόριος Θεολόγος, εντάσσεται οργανικά στην παιδαγωγική σημασία της διδασκαλίας της ογδόης ημέρας, που εκφράζεται με τη λειτουργική προοπτική των συμβολισμών. Άλλωστε, για το Μ. Βασίλειο πολύ σωστά τις προσευχές της Κυριακής «ἐστῶτες ἀποπληροῦν τούς ξαυτής τροφίμους ή Ἐκκλησία παιδεύει, ίνα τή συνεχεί ὑπομνήσει τής ἀτελευτήτου ζωῆς τῶν πρός τήν μετάστασιν ἐκείνην ἐφοδίων μή ἀμελῶμεν»<sup>46</sup>. Ο

προσανατολισμένη ιστορικά, ενώ η δεύτερη, περισσότερο «ιδεολογική», επιμένει στην «ουσία» και στο σωτηριολογικό χαρακτήρα των γεγονότων. Περισσότερα για το θέμα αυτό και σχετική βιβλιογραφία βλ. Β. Στογιάννου, ό.π.

- 41. Όπως λέχθηκε πιο μπροστά εδώ εφαρμόζεται το καθημερινό σύστημα της οκταηχίας, που είναι γνωστό και στην αρμενική παράδοση.
  - 42. Γρηγορίου Θεολόγου, Λόγος μδ΄, Ε, PG 36, 612C.
  - 43. Ό.π.
- 44. Βλ. Α. Baumstark, Festbrevier, σελ. 266, ο οποίος ονομάζει κάθε Κυριακή ένα μικρό Πάσχα. Ο G. Dix (The Sshape of the Liturgy, London 1960, σελ. 359) τονίζει χαρακτηριστικά ότι κάθε Κυριακή είναι «a sort of weekly Pascha, a little weekly Easter». Πρβλ. και Α. Fyrillas, μν. έργο, σελ. 143.
  - 45. M. Basileίou, Περί του Αγίου Πνεύματος ΚΖ, 66, ΒΕΠΕΣ 52, σελ. 288, 18-19.
  - 46. Ό.π., 19-22.

χρόνος, δηλαδή, κατά τους Πατέρες περιλαμβάνεται στο παιδαγωγικό έργο του Θεού για τη σωτηρία του ανθρώπου<sup>47</sup>. Ακόμη, για τους Πατέρες υπάρχει μια στενή συνάφεια ανάμεσα στη λειτουργία και τη θεολογία της ιστορίας και ο λειτουργικός χρόνος γι' αυτούς αντιπροσωπεύει το χρόνο της ιστορίας της θείας οικονομίας<sup>48</sup>. Μέσα στα πλαίσια αυτά, που διατηρούν την ίδια εσχατολογική προοπτική, περιλαμβάνεται και ο αναστάσιμος εορτολογικός κύκλος της οκταηγίας.

Τον αφετηριακό χαρακτήρα της δεύτερης Κυριακής από το Πάσχα, ως εορτής των Εγκαινίων, διατυπώνει με σαφήνεια η υμνογραφία της ημέρας<sup>49</sup>. Έτσι, κατά την εορτή των Εγκαινίων διενεργείται η αποταγή του παλαιού ανθρώπου και στη συνέχεια εγκαινιάζεται η ένταξή του στην πολιτεία της νέας ζωής. Τα αισθητά μέσα της ανακαινίσεως, που πραγματοποιείται σταδιακά, είναι η οκταδική διαίρεση του εκκλησιαστικού λειτουργικού έτους και η οκτάηχη διάταξη, μέσα σ' αυτό, των περιόδων των αναστάσιμων ύμνων της συλλογής της Οκτωήχου. Ακόμη, η εορτολογική προοπτική της Κυριακής των Εγκαινίων φαίνεται αποκρυσταλλωμένη στο συναξάριό της που συνεχίζει και επαναλαμβάνει κεφαλαιωδώς τις απόψεις του Γρηγορίου Θεολόγου. Δηλαδή, η ιδεολογική προοπτική της Καινής Κυριακής προσδιορίζεται επίσημα πια μέσα στη λειτουργική πράξη της Εκκλησίας: «Έπεί οδν πάντων των έν βίω πραγμάτων διαφερόντως μέγιστον καί ὑπέρ ἄπασαν ἔννοιαν ἡ τοῦ Κυρίου ᾿Ανάστασις, ἔργον οὐ μόνον κατ' ἔτος αὐτήν ἑορτάζομεν καί ἐγκαινίζομεν, ἀλλ' ἀεί καί μεθ' ἡμέρας όκτώ. Πρῶτος οὖν ταύτης ἐγκαινισμός ἡ παροῦσα Κυριακή, ἥτις λέγοιτ' ἄν κυρίως καί ὀγδόη καί πρώτη· ὀγδόη μέν ὡς ἀπό τοῦ Πάσχα· πρώτη δέ ὡς ἀρχή τῶν ἄλλων. Καί ὀγδόη πάλιν, ὅτι εἰς εἰκόνα τάττεται τῆς ἀπεράντου ἐκείνης ήμέρας τῆς ἐν τῷ μέλλοντι αἰῶνι, ἥτις καί πρώτη καί μία ἔσται πάντως μή νυκτί διακοπτομένη»<sup>50</sup>. Ιδιαίτερα όμως σημαντικό είναι ότι κατά την Κυριακή αυτή, σύμφωνα με το λειτουργικό τυπικό, αναγιγνώσκεται ο μδ΄ λόγος του Γρηγορίου Θεολόγου51.

Η εφαρμογή του θεολογικού πνεύματος του κύκλου των οκτώ εβδομάδων

- 47. Περισσότερα για το θέμα του χρόνου βλ. Δ. Τσάμη, Η διαλεκτική φύσις της διδασκαλίας Γρηγορίου του Θεολόγου, σελ. 19-24.
  - 48. Βλ. J. Daniélou, μν. έργο, σελ. 292.
  - 49. Πρβλ. Ι. Φουντούλη, «Εγκαινίων ανάμνησις», ΘΗΕ 5, σελ. 323-324.
- 50. Βλ. Πεντηκοστάριον, έκδ. Αποστολικής Διακονίας Εκκλησίας της Ελλάδος, Αθήναι 1959, το Συναξάριο Κυριακής του Αντίπασχα. Ο Α. Fyrillas, μν. έργο, σελ. 146, σημειώνει για την εορτή των Εγκαινίων ότι τα διάφορα κείμενα που αναφέρονται στη σημασία της είναι διασκορπισμένα, πράγμα που έχει ως συνέπεια να χάνεται το λειτουργικό ερέθισμα και η αυτοσυγκέντρωση για τις αιώνιες αλήθειες που απορρέουν από την ιστορική πραγματικότητα.
- 51. Βλ. Τυπικόν Αγίου Σάββα, έκδ. Σπυρίδωνος Ιεροδιακόνου του Παπαδοπούλου, Ενετίησιν 1771, σελ. 154· «Ἡ Ύπακοή, ήχος, πλ. β΄. 'Ως ἐν μέσφ τῶν Μαθητῶν σου. καί ἀνάγνωσις εἰς τόν Θεολόγον. Έγκαίνια τιμᾶσθαι». Βλ. επίσης, Τυπικόν Μονής Ευεργέτιδος, έκδ. Α. Dmitrievskij, Opisanie Ι, σελ. 566· «᾿Ανάγνωσις· λόγος τοῦ Θεολόγου· Ἐγκαίνια τιμᾶσθαι παλαιός νόμος».

και της οκταηχίας επιβεβαιώνεται από την ίδια τη λειτουργική πράξη. Έτσι, είναι χαρακτηριστικά όσα αναφέρει το Τυπικό της Μονής Ευεργέτιδος για την Κυριακή του Θωμά, σε διάταξη του εσπερινού: «Κυριακή τοῦ 'Αντίπασχα. Χρή εἰδέναι ότι ἐν ταύτη τῆ ἑσπέρα ἀλλάσσουσιν οἱ χοροί τούς ἤχους μέχρι πάλιν τῆς ἡμέρας ταύτης» 52. Τυπική επίσης διάταξη αναφέρει για τα τριώδια: «Δεῖ δέ εἰδέναι ὅτι κατά τό ἀρχαιοπαράδοτον καί κατά τόν τύπον τοῦ παλαιοῦ Πεντηκοσταρίου τῆς Κρυπτοφέρης τά τριώδια τοῦ 'Ιωσήφ καί τοῦ Στουδίτου ψάλλονται εἰς τόν "Ορθρον. Καί ἄρχονται ψάλλειν ἀπό τῆς β΄ τοῦ Θωμᾶ μέχρι τῶν ἀγίων Πάντων» 53. Το Τυπικό του Αγίου Σάββα ορίζει: «Τό Κύριε ἐκέκραξα ἡχος α΄... ψάλλομεν στιχηρά τῆς Νέας Κυριακῆς» 54. Το σημερινό Τυπικό έχει την ένδειξη: «Κυριακή τοῦ 'Αντίπασχα (β΄ ἀπό τοῦ Πάσχα) ἐν ἡ ἑορτάζομεν τά 'Εγκαίνια τῆς (καθ' ἑβδομάδα ἀνακυκλουμένης) ἑορτῆς τῆς τοῦ Χριστοῦ 'Αναστάσεως...» 55.

Η αφετηρία της διαμορφώσεως του κύκλου των οκτώ εβδομάδων συναντάται και στη χειρόγραφη παράδοση, όπου σε πολλούς μουσικούς κώδικες η έναρξη του Πεντηκοσταρίου τοποθετείται την Κυριακή του Θωμά<sup>56</sup>. Τέλος, πάνω σ' αυτό συνηγορεί και η συριακή παράδοση, όπως μας πληροφορούν οι ενδιαφέρουσες περιγραφές του Bar-Hébraeus<sup>57</sup>.

Συγκεφαλαιώνοντας το θέμα του λειτουργικού κύκλου των οκτώ εβδομάδων, αναφορικά με το όλο ζήτημα της ταξινομήσεως των λειτουργικών ύμνων στο διάστημα αυτό, πιστεύουμε ότι βρισκόμαστε μπροστά σε μια εορτολογική διάρθρωση. Τα βασικά της χαρακτηριστικά δημιουργούνται στα πλαίσια της τυπολογίας, των συμβολισμών και γενικότερα της θεολογικής εκφράσεως και διδασκαλίας της

- 52. Bλ. A. Dmitrievskij, Opisanie I, σελ. 565.
- 53. Βλ. Π. Τρεμπέλα, Εκλογή, σελ. 228. Για τα τριώδια του Ιωσήφ και την έναρξή τους από την Κυριακή του Θωμά βλ. επίσης Ε. Τωμαδάκη, Ιωσήφ ο υμνογράφος, βίος και έργον, Αθήναι 1971. σελ. 214 εξ.
  - 54. Βλ. μν. έκδ. σελ. 154.
- 55. Βλ. Ημερολόγιον της Εκκλησίας της Ελλάδος, έκδ. Αποστολικής Διακονίας, 1984, σελ. 87 και Γ. Μπεκατώρου, Τάξις των ιερών ακολουθιών, Αθήναι 1984, σελ. 160.
- 56. Βλ. Ι. Τζέτζη, Περί της κατά τον μεσαίωνα μουσικής της ελληνικής Εκκλησίας, Αθήναι 1882, σελ. 51, υποσημείωση: «Εν τοις χειρογράφοις της συστοιχίας Α δεν υπάρχουσιν ίδιαι φδαί της εορτής του Πάσχα, αλλά το Πεντηκοστάριον άρχεται από της Κυριακής του Θωμά». Ο συγγραφέας αυτός αναφέρεται σε χειρόγραφα βυζαντινής μουσικής που ανάγονται μέχρι το ι΄ και ια΄ αιώνα. Ακόμη, βλ. κεφ. 4.1.1., και συγκεκριμένα τον κώδικα ΑΓ. Β 1496, Στιχηράριο του ιε΄ αιώνα που σημειώνει: «᾿Αρχή τοῦ Πεντηκοσταρίου, Κυριακή τοῦ ᾿Αντίπασχα καί τοῦ ἀποστόλου Θωμά». Ακόμη, ο κώδικας ΑΓ. Β 1499 του ιγ΄ αιώνα (1292), f. 300 εξ. (φθαρμένη αρίθμηση) σημειώνει: «Τῆ μετά τήν ἀγίαν καί μεγάλην Κυριακήν πρώτην καί νέαν Κυριακήν τοῦ Θωμά, Ἡχος α΄ τῶν θυρῶν». Επίσης, βλ. Γρ. Στάθη, Τα χειρόγραφα βυζαντινής μουσικής Α΄-Β΄, Αθήναι 1975-76. Εδώ σε πολλούς κώδικες το Πεντηκοστάριο αρχίζει από την Κυριακή του Αντίπασχα.
- 57. Βλ. J. Jeannin, «L' Octoëchos...», DACL 12, 2, σελ. 1890. Στο ίδιο (υποσ. 6), ο ίδιος συγγραφέας σημειώνει ότι στο χφ. Add. 17.272 του Βρετανικού Μουσείου του ιβ΄ αιώνα η Κυριακή των Εγκαινίων αποτελεί τα εγκαίνια της νέας εκκλησιαστικής χρονιάς. Την πληροφορία αυτή ο J. Jeannin παίρνει από τον Α. Baumstark, μν. έργο, σελ. 167.

Εκκλησίας. Από το σημείο αυτό ξεκινά επίσης το νήμα της υποθέσεως των οκτώ ήχων. Άλλωστε στην άποψη αυτή οδηγούν έμμεσα οι παρατηρήσεις ορισμένων ερευνητών που εξετάζουν από μια ευρύτερη σκοπιά την οκταηχία.

Ο Κ. Wachsmann φαίνεται να πλησιάζει περισσότερο στη λύση του αινίγματος της Οκτωήχου. Πολύ σωστά παρατηρεί ότι η θεωρία και η πρακτική της λειτουργικής μουσικής ρυθμίζεται και λειτουργεί με δικό της σύστημα κάτω από ορισμένους τυπικούς περιορισμούς 58. Το θέμα της Οκτωήχου στους Βυζαντινούς και τους Σύρους αφορά καθαρά στην τακτοποίηση του εκκλησιαστικού έτους, που έχει ιδιαίτερη σπουδαιότητα για τη λατρεία<sup>59</sup>. Έτσι, προσδιορίζοντας το πραγματικό υπόβαθρο της οκταηγίας, ο ίδιος ερευνητής, συμπεραίνει ότι το σύστημα αυτό είναι απολύτως λειτουργικό: «δεν μπορεί κανείς να αποφύγει να δώσει συνέχεια στις λειτουργικο-συμβολικές αντιλήψεις περισσότερο από τα μουσικά γεγονότα που αφορούν τη βασική ιδέα της Οκτωήχου»<sup>60</sup>. Ο G. Reese δηλώνει ότι η διευθέτηση των οκτώ εβδομάδων του λειτουργικού κύκλου στο βιβλίο Οκτώηχος, το συνδεμένο με τον Ιωάννη Δαμασκηνό, βοήθησε να δοθεί στη βυζαντινή υμνογραφική συλλογή η τυπική της σφραγίδα<sup>61</sup>. Για τη συριακή Οκτώηχο, ο G. Reese αναφέρει ότι στο λειτουργικό αυτό βιβλίο οι μελωδίες αναμφίβολα προσδιόρισαν τις θέσεις τους σύμφωνα με ορισμένες συμβολικές έννοιες που ήταν προσκολλημένες σ' αυτές και τόσο φανερά ερμηνευμένες, ώστε να είναι κατάλληλες για συγκεγκριμένες λειτουργικές περιστάσεις<sup>62</sup>. Ο Ε. Werner, ο εγκυρότερος κατά κάποιο τρόπο ερευνητής των αφετηριών της οκταηχίας, φαίνεται να υπερθεματίζει τις προτεινόμενες απόψεις των παραπάνω ερευνητών. Όταν φθάνει όμως στον πυρήνα του θέματος οδηγεί την έρευνα σε μυστικιστικές θεωρίες, αχρηστεύοντας με το τρόπο αυτό κάθε αξία των βοηθητικών αυτών απόψεων<sup>63</sup>.

Από την εξέταση του θέματος, των συμβολισμών του λειτουργικού κύκλου των οκτώ εβδομαδων βγαίνει, νομίζουμε, αβίαστα το συμπέρασμα ότι η οκταηχία, ως σύστημα, δημιουργείται στα πλαίσια της λειτουργικής θεολογίας. Άλλωστε, η

- 58. Κ. Wachsmann, Untersuchungen, σελ. 98. Βλ. και G. Reese, Music in the Middle Ages, σελ. 75, όπου σημειώνονται τα ακόλουθα από την παραπάνω σελίδα του Κ. Wachsmann: «Όσο η πρακτική της μουσικής παραμένει μέσα στη σφαίρα επιρροής της λατρείας παίρνει εντολές και λειτουργία από εκεί. Οι κοσμικές ιδέες εισχωρούν εδώ, όπως σε όλες τις καλλιτεχνικές και λειτουργικές εκφράσεις της λατρείας. Ο τυπικός περιορισμός και η καθιέρωση ορισμένων κινήτρων, όπως τα εννοεί η λατρεία, τροφοδοτούνται από την πρακτική αυτή και προσδιορίζουν τη διευθέτησή τους ανεξάρτητα από τις συγκεκριμένες μουσικές απόψεις».
  - 59. K. Wachsmann, ό.π., σελ. 95 και Ε. Werner, The Sacred Bridge, σελ. 392.
  - 60. K. Wachsmann, ό.π., σελ. 99-100 και Ε. Werner, ό.π.
  - 61. G. Reese, μν. έργο, σελ. 73.
- 62. G. Reese, μν. έργο, σελ. 75. Ο συγγραφέας αυτός (ό.π., σελ. 74) σημειώνει και τις απόψεις του Η. Besseler (*Die Musik des Mittelalters und der Renaissance*, 1931-35, σελ. 49 και 53). Σύμφωνα με αυτές η συριακή Οκτώηχος είναι ένα θεωρητικό σύστημα με περισσότερο ελληνιστικές παρά σημιτικές επιρροές που συστηματοποιήθηκε τον στ΄ αιώνα.
  - 63. Οι απόψεις του εκτέθηκαν στα κεφ. 1.1. και 2.1.

ειδική φροντίδα που δείχνει η Εκκλησία για τη μουσική της λατρείας πιστοποιείται, με τον εμφαντικότερο τρόπο, από τη μορφολογική σύσταση της ψαλμωδίας, που την επηρεάζει σημαντικά η πατερική σκέψη, όπως θα δούμε στη συνέχεια.

# 2.3. Η μορφολογική οργάνωση της λειτουργικής μουσικής και οι Πατέρες

Έχει αναφερθεί ότι η πατερική σκέψη υιοθετεί, διαμορφώνει και εντάσσει στο πνεύμα του χριστιανισμού ορισμένες αισθητικές και τεχνικές αξίες της μουσικής του ελληνισμού. Βέβαια οι Πατέρες δεν ασχολήθηκαν συστηματικά με τα ζητήματα αυτά, διατυπώνουν όμως πολλές βασικές απόψεις, από τις οποίες είναι εύκολο, να διαπιστωθεί ότι ο διακανονισμός των θεμάτων της εκκλησιαστικής μελωδίας οφείλεται σε μεγάλο ποσοστό στην αδιαφιλονίκητη αυθεντία και το κύρος τους1. Έτσι, σε πρώτη φάση η πατερική διδασκαλία αφομοιώνει δημιουργικά τις ελληνικές φιλοσοφικές αντιλήψεις, ενώ ταυτόχρονα καθορίζει το θεολογικό περιεχόμενο της λειτουργικής μουσικής. Στη βάση αυτή τοποθετείται η μορφολογική οργάνωση, η συστηματοποίηση και η τυποποίηση του περιεχομένου της ψαλτικής τέχνης. Η συγκρότηση αυτή και η μορφική διευθέτηση των στοιχείων της μελοποιΐας με εσωτερική συνοχή και σταθερή ενότητα πραγματοποιείται μέσα στα πλαίσια του λειτουργικού φαινομένου της οκταηχίας. Σε τελική ανάλυση, λοιπόν, η λειτουργική μουσική αποκτά ένα δικό της χαρακτήρα, που ανάμεσα στα άλλα κατορθώνει να τη διασφαλίζει από τις ξένες επιρροές. Για να εννοηθεί όμως η συμβολή των Πατέρων στις παραπάνω διαδικασίες, είναι απαραίτητο να αναλυθούν τα κεντρικά σημεία της πατερικής σκέψεως για το μουσικό ηχόκοσμο.

Οι Πατέρες μιλούν συχνά για το περιεχόμενο, τη σημασία και την κοινωνική λειτουργία της μουσικής. Γνωρίζουν ότι η δύναμή της να προκαλεί ομαδικές συγκινήσεις και να συμβάλλει αποφασιστικά στην παιδεία και στη διαμόρφωση του ήθους είναι ιδιαίτερα χρήσιμη<sup>2</sup>. Συγκεκριμένα, όμως, στρέφονται στον προσδιορι-

<sup>1.</sup> Βλ. Τh. Gérold, Les Pères de l' Église, σελ. ΙΧ, όπου παρατηρείται ότι οι περισσότεροι από τους Πατέρες και διδασκάλους της Εκκλησίας ήταν προσεκτικά ενημερωμένοι σχετικά με τους κλάδους των φιλολογικών τεχνών και ότι οι γνώσεις τους πάνω στη μουσική ήταν άν όχι πολύ εμπεριστατωμένες τουλάχιστον αρκετές για να στηρίξουν την αισθητική τους θεώρηση. Πολύ σωστά ο ίδιος συγγραφέας, ό.π., σελ. Χ, αναφέρει ακόμη ότι κατά την κλασική εποχή του ελληνισμού το καθήκον για τη φροντίδα της μουσικής και την οριοθέτηση του καλού ή κακού της χαρακτήρα ανήκε στο κράτος, ενώ αργότερα, στην εποχή του χριστιανισμού, το καθήκον αυτό το είχε επωμισθεί η Εκκλησία. Για τη συμβολή των Πατέρων του δ΄ αιώνα στη διαμόρμωση της λειτουργικής μουσικής βλ. Α. Αλυγιζάκη, «Η λειτουργική μουσική κατά το Μ. Βασίλειο», ΤΕΜΒ, Θεσσαλονίκη 1981, σελ. 255-281.

<sup>2.</sup> Γενικά οι Πατέρες προσαρμόζουν τις ιδέες των αρχαίων ελλήνων στη χριστιανική διδασκαλία. Έτσι η χριστιανική ψαλμωδία συμβάλλει στη μόρφωση του πιστού. Για τα θέματα αυτά βλ. Th. Gérold, μν. έργο, σελ. 72, το κεφάλαιο, Adaptations d' idées philosophiques antiques aux doctrines chrétiennes, και Α. Αλυγιζάκη, μν. έργο, σελ. 258, την παράγραφο, Ψαλμωδία και

σμό του επιζήμιου και χρήσιμου είδους της μουσικής, ώστε να μπορέσουν να πολεμήσουν το πρώτο και να αναπτύξουν το δεύτερο<sup>3</sup>. Έτσι, η μουσική εντάσσεται στα πλαίσια της ανθρωπολογικής και κοινωνικής διδασκαλίας των Πατέρων, που καθορίζει, σε γενικές γραμμές, ότι όχι μόνο η «λογική λατρεία», αλλά και γενικότερα ολόκληρη η ζωή του χριστιανού πρέπει να είναι συνειδητός τρόπος συμπεριφοράς που τείνει συνεχώς στην ηθική προαγωγή και στην τελείωσή του. Βέβαια, κάτω από τις συνθήκες αυτές μπορεί κανείς να θεωρήσει ως αβάσιμη την εναντίωση των Πατέρων στο κοσμικό τραγούδι, με τον ισχυρισμό πως μια τέτοια τακτική μοιραία οδηγεί τη μουσική της λατρείας σε έναν άκαρπο και άκομψο φορμαλισμό<sup>4</sup>. Όπως αποδεικνύεται όμως, η πατερική σκέψη ανοίγει ευρύτερους ορίζοντες για μια σταθερή και συγκεκριμένη θρησκευτική μουσική παράδοση. Έτσι, η ψαλτική μετέχει ενεργά και δυναμικά στις πολιτιστικές αξίες της ανθρωπότητας, ενώ ταυτόχρονα ασκεί καθοριστική επίδραση και στις κοσμικές μουσικές παραδόσεις<sup>5</sup>.

Η σκέψη των Πατέρων ξεκινά από μια γενική θεώρηση του μουσικού φαινομένου για να καταλήξει σε μια συγκεκριμένη ηθική και διδακτική αρχή. Μία από τις θεωρίες που δανείζονται οι Πατέρες είναι η πυθαγόρειος αρχή της αρμονίας του σύμπαντος. Η θεωρία αυτή του μακρόκοσμου επεκτείνεται και στο μικρόκοσμο, δηλαδή στον άνθρωπο. Για τον Κλήμη Αλεξανδρέα, ο Θεός «τό πᾶν ἐκόσμησεν ἐμμελῶς καί τῶν στοιχείων τήν διαφωνίαν εἰς τάξιν ἐνέτεινε συμφωνίας, ἵνα δή ὅλος ὁ κόσμος αὐτῷ ἀρμονία γένηται». Ο ίδιος ομιλεί και για «τόν σμικρόν κόσμον, τόν ἄνθρωπον», ο οποίος ως ψυχή και σώμα είναι αρμοσμένος από το Άγιο Πνεύμα. Κατά το Μεθόδιο Ολύμπου, που επιμένει στη θεωρία του μικρόκοσμου. η παίση του κόσμου «ἐκ τούτου φαίνεται πᾶσα συγκειμένη τοῦ ἀριθμοῦ καί τῆς ἀρμονίας». Οι αριθμολογικές όμως εξηγήσεις της κοσμολογίας του Μεθοδίου στηρίζονται στις βιβλικές αφηγήσεις. Στο «ἐν ἔξ ἡμέραις». Της δημιουργίας ο αριθμός έξι μετέχει «τῆς ποιητικῆς δυνάμεως τοῦ λόγου».

χριστιανική μόρφωση. Βλ. επίσης Α. Φυτράκη, Η ευρυτέρα αναδιάρθρωσις της εκκλησιαστικής μας παιδείας επιτακτική ανάγκη, Εν Αθήναις 1984, σελ. 28 εξ.

- 3. Πρβλ. Th. Gérold, μν. έργο, σελ. 87.
- 4. Κατά τον Ε. Παπανούτσο, Αισθητική, σελ. 371, «ο μουσικός φορμαλισμός ζητεί να επιβάλει την κυριαρχία της ακοής και της νόησης απάνω στο συναίσθημα».
  - 5. Η επίδραση της εκκλησιαστικής μουσικής στην κοσμική είναι γεγονός γενικά παραδεκτό.
  - 6. Κλήμεντος Αλεξανδρέως, Προτρεπτικός Ι, ΒΕΠΕΣ 7, σελ. 19, 16-18.
- 7. Ό.π., 30-31. Βλ. επίσης Γρηγορίου Θεολόγου, Λόγος κη΄, ΚΒ, PG 36, 57Α και Λόγος λη΄, IΑ, PG 36, 324Α, όπου αναφέρεται για το «μικρό κόσμο». Πρβλ. Θ. Νικολάου, Η ελευθερία της βουλήσεως και τα πάθη της ψυχής κατά Κλήμεντα τον Αλεξανδρέα, Θεσσαλονίκη 1981, σελ. 25, τα σχετικά με τη στωική διδασκαλία, στην οποία η πατερική σκέψη δίνει χριστιανικό περιεχόμενο.
  - 8. Μεθοδίου, Περί Αναστάσεως Β, Χ, ΒΕΠΕΣ 18, σελ. 160, 3-4.
  - 9. Μεθοδίου, Συμπόσιον η, ΧΙ, ΒΕΠΕΣ 18, σελ. 65, 40-41.
  - 10. Εξ 20, 11.
  - 11. Μεθοδίου, Συμπόσιον η, ΧΙ, ΒΕΠΕΣ 18, σελ. 66, 1-3.

θεωρεί «ὅτι μικρός τις κόσμος ἐστίν ὁ ἄνθρωπος», στον οποίο, όπως και στο μακρόκοσμο, η διακόσμηση «άρμονία τίς ἐστι μουσικής πολυειδώς καί ποικίλως κατά τινα τάξιν καί ρυθμόν πρός ἑαυτήν ἡρμοσμένη καί ἑαυτή συνάδουσα»<sup>12</sup>. Συμπληρώνοντας υποδεικνύει ότι η κοσμολογική τάξη «πρώτη τε καί ἀρχέτυπος καί ἀληθής ἐστι μουσική»<sup>13</sup>. Εδώ φαίνεται κάποια στενή συγγένεια με τα νεοπυθαγόρεια δόγματα<sup>14</sup>. Στην ουσία όμως ανοίγει ένα μεγάλο κεφάλαιο της θεολογίας, που αφορά και τη μουσική και που ολοκληρώνεται από το συγγραφέα της «Ουρανίου Ιεραρχίας», το Διονύσιο τον Αρεοπαγίτη. Ο Μ. Αθανάσιος και ο Μ. Βασίλειος ολοκληρώνουν τη θεολογική θεώρηση της αρμονίας του σύμπαντος και του ανθρώπου. Και οι δύο θεμελιώνουν τις απόψεις τους στηριζόμενοι σε επιστημονικές και φιλοσοφικές παρατηρήσεις. Τα τέσσερα στοιχεία και οι αντίθετες ιδιότητές τους — θερμό, ψυχρό, υγρό, ξηρό — «τή φύσει συνημμένα καί σύμφωνον ἔχοντα τήν ἀρμονίαν»<sup>15</sup>, είναι ένας «κύκλος καί χορός ἐναρμόνιος συμφωνούντων πάντων καί συστοιχούντων ἀλλήλοις»<sup>16</sup>. Ωστόσο, τα θέματα αυτά στηρίζονται στην Α. Γραφή και διαφοροποιούνται σημαντικά από την αρχαία φιλοσοφία<sup>17</sup>.

Αλλά η αρμονία του μακρόκοσμου και μικρόκοσμου για τους Πατέρες δεν είναι μια απλή τελολογική και αισθητική ερμηνεία. Από εδώ και πέρα θεμελιώνεται θεολογικά και η ηθική έννοια της αρμονίας. Η τάξη του κόσμου και της ψυχής του ανθρώπου δίνει αφορμή στους εκκλησιαστικούς συγγραφείς να στρέψουν την προσοχή τους, μετά από τη γενική θεώρηση του μουσικού φαινομένου ως αρμονίας του κόσμου, στον ηθικό χαρακτήρα της μουσικής. Από το σημείο αυτό ξεκινά η μορφοποίηση της λειτουργικής μελωδίας. Είδαμε εξάλλου ότι στη βάση αυτή κτίζει το οικοδόμημά της η λειτουργική μουσική, όταν επιλέγει, όπως η αρχαία ελληνική, έναν ορισμένο τύπο ασμάτων. Άλλωστε, είναι εξαιρετικής σημασίας το γεγονός ότι με τη λέξη «αρμονία» οι αρχαίοι έλληνες εννοούσαν τις ελεγμένες και τυποποιημένες μελωδίες του τροπικού τους συστήματος<sup>18</sup>.

- 12. Γρηγορίου Νύσσης, Εις την επιγραφήν των ψαλμών 1, 3, PG 44, 440C και 441C.
- 13. Ό.π., 441C.
- 14. Βλ. Th. Gérold, μν. έργο, σελ. 75.
- 15. Μ. Αθανασίου, Λόγος κατά Ελλήνων 36, ΒΕΠΕΣ 30, σελ. 62, 6-7.
- 16. Μ. Βασιλείου, Εις την Εξαήμερον Δ, 5, ΒΕΠΕΣ 51, σελ. 220, 37-38. Πρβλ. Ν. Ματσούκα, «Επιστημονικά, φιλοσοφικά και θεολογικά στοιχεία της Εξαημέρου του Μ. Βασιλείου», ΤΕΜΒ, Θεσσαλονίκη 1981, σελ. 113 εξ., όπου σχολιάζεται η φιλία και η συμπάθεια των αντιθέτων στοιχείων της φύσεως με τον ενοποιητικό ρόλο των θείων ενεργειών.
- 17. Ο Τh. Gérold, μν. έργο, σελ. 80, σημειώνει σχετικά με τις φιλοσοφικές ιδέες του ελληνισμού ότι «οι Πατέρες της Εκκλησίας δέχθηκαν την επίδρασή τους με τη διαφορά ότι αναζήτησαν τα συμπεράσματά τους στην Αγία Γραφή». Κατά τον Ν. Ματσούκα, ό.π., σελ. 112, η πατερική σκέψη «εγκεντρίζει στη βιβλική διδασκαλία» τις φιλοσοφικές έννοιες. Συνεπώς πολύ σωστά ο Th. Gérold, μν. έργο, σελ. 64, αναφέρει ότι ο Η. Abert, Die Musikanchaung des Mittelalters und ihre Grundlagen, Leipzig 1905, σελ. 41, ερμήνευσε άσχημα και μεγαλοποίησε ορισμένες θεωρίες του Φίλωνα λέγοντας ότι οι ιδέες του πάνω στη θέση της μουσικής μέσα στη λατρεία άσκησαν μια ισχυρή επίδραση στους Πατέρες της Εκκλησίας.
  - 18. Πρβλ. J. Chailley, Histoire musicale, σελ. 19.

Είναι προσφιλής στους Πατέρες ο παραλληλισμός της ψυχικής αρμονίας με εκείνην των μουσικών οργάνων. Η θέση αυτή ξεκινά από την ελληνική φιλοσοφία 19, παίρνει όμως ένα καινούριο ανθρωπολογικό και κοινωνιολογικό περιεχόμενο που συνδέεται αποκλειστικά και μόνο με τη διδασκαλία της Αγ. Γραφής. Ο Απόστολος Παύλος αποδίδει ιδιαίτερη σημασία στην εκκλησιαστική ψαλμωδία και στη θέση του αυτή αναφέρονται συχνά οι Πατέρες. Οι συστάσεις του στους χριστιανούς της Μ. Ασίας αποτελούν κατά κάποιο τρόπο βέβαια την επίσημη αποδοχή της υμνωδίας στη νέα χριστιανική κοινότητα<sup>20</sup>. Αλλά στην κοινότητα αυτή ο Χριστιανός ψάλλει με την καρδιά του ύμνους, αφού πρώτα πληρωθεί από τη ζωοποιό αύρα του Αγίου Πνεύματος21. Αυτή ακριβώς είναι η ειδοποιός διαφορά της «ἐν Χριστῷ» ευθυμίας<sup>22</sup>, που προϋποθέτει μια πλήρη και ουσιαστική ψυχική αρμονία, από την κοσμική<sup>23</sup>. Ο Κλήμης ο Αλεξανδρέας κινείται πάνω στην ίδια γραμμή, παραλληλίζοντας τα όργανα της Π. Διαθήκης με τον άνθρωπο, τον οποίο θεωρεί ως αληθινό όργανο ειρήνης<sup>24</sup>. Η ίδια άποψη της αρμονίας της ψυχής αναπτύσσεται διεξοδικά στην επιστολή «Προς Μαρκελλίνον», σύμφωνα με την οποία τα διάφορα κινήματα της ψυχής τακτοποιούνται όταν η ψυχή διατηρεί «Χριστού νοῦν»<sup>25</sup>. Ο Μ. Βασίλειος εναρμονίζεται με τους άλλους Πατέρες και οι απόψεις του απηχούν γενικότερα τις ανθρωπολογικές του θέσεις. Σύμφωνα με αυτές, ο προφητικός λόγος, με την κατασκευή του οργάνου, μας αποδεικνύει πολύ έντονα και σοφά ότι όσοι διαθέτουν αρμονικό και ήρεμο ψυχικό κόσμο οδηγούνται με ευκολία στην ανοδική πορεία για τη βασιλεία του Θεού<sup>26</sup>. Η κατασκευή του σώματος είναι ως όργανο αρμοσμένο μουσικά για τη δοξολογία του Θεού<sup>27</sup>. Παρόμοιες απόψεις διατυπώνει και ο Γρηγόριος ο Νύσσης, σημειώνοντας ότι, επειδή «παν τό κατά φύσιν φίλον τῆ φύσει», η μουσική, που αποδεδειγμένα είναι κατά φύση, αναμείχθηκε με τους ψαλμούς που εκφράζουν τη φιλοσοφία των αρετών και τα υψηλά δόγματα, για να θεραπεύεται η φύση: «θεραπεία γάρ φύσεώς ἐστιν ἡ τῆς ζωῆς εὐρυθμία, ἥν μοι δοκεῖν συμβουλεύειν δι' αἰνιγμάτων ἡ μελωδία»<sup>28</sup>. Με την έννοια αυτή διατηρείται το ήθος «τῶν ἐν ἀρετῆ ζώντων» και «διά παντός εὐμελής τε καί εὔρυθμος ὁ ἐν τούτοις ἤθεσι διαμένει τρόπος»<sup>29</sup>.

19. Αριστοτέλους, Πολιτικά Η, 5, 1340b 15· «Καί τις ἔοικε συγγένεια ταῖς ἀρμονίαις καί τοῖς ρυθμοῖς είναι· διό πολλοί φασι τῶν σοφῶν οἱ μέν ἀρμονίαν είναι τήν ψυχήν οἱ δ' ἔχειν ἀρμονίαν».

- 20. Kol 3, 16.
- 21.  $E\phi$  5, 19.
- 22. Iaκ 5, 13· «Εὐθυμεῖ τις, ψαλλέτω».
- 23. Μ. Αθανασίου, Προς Μαρκελλίνον εις την ερμηνείαν των ψαλμών κη, ΒΕΠΕΣ 32, σελ. 26. 27-34.
  - 24. Κλήμεντος Αλεξανδρέως, Παιδαγωγός Β, ΙV, ΒΕΠΕΣ 7, σελ. 149, 32-39 και 150, 1-7.
- 25. Μ. Αθανασίου, Προς Μαρκελλίνον εις την ερμηνείαν των ψαλμών κη, ΒΕΠΕΣ 32, σελ. 26. 18-20.
  - 26. Μ. Βασιλείου, Εις τον Α΄ ψαλμόν 2, ΒΕΠΕΣ 52, σελ. 12, 39-42.
  - 27. Μ. Βασιλείου, Εις τον ΚΘ΄ ψαλμόν 1, ΒΕΠΕΣ 52, σελ. 54, 17-18.
  - 28. Γρηγορίου Νύσσης, Εις την επιγραφήν των ψαλμών 1, 3, PG 44, 444A.
  - 29. Ό.π., 444Β.

Αλλά ο ηθικός χαρακτήρας της εκκλησιαστικής μελωδίας έχει και άλλες πτυχές. Έτσι, η χριστιανική λειτουργική σύνθεση, δηλαδή η υμνογραφία, είναι κοινή έκφραση ολόκληρου του πνεύματος της Εκκλησίας και αποκτά εκκλησιολογικό περιεχόμενο. Ομόφωνα σχεδόν η πατερική διδασκαλία παρουσιάζει το Άγιο Πνεύμα να συνεργεί στην ψαλμωδία<sup>30</sup>. Ωστόσο, οι προοπτικές αυτές της μουσικής στο χριστιανικό χώρο διαφοροποιούνται από την αρχαία σκέψη που θεωρεί τη μουσική ως κατάσταση εκστάσεως και ομαδικού δαιμονισμού<sup>31</sup>. Ο Χριστιανός μελωδός είναι ένας ελεύθερος συνθέτης που θεληματικά αποδέχεται το φωτισμό και τη χάρη του Αγίου Πνεύματος, γιατί βιώνει το ίδιο το γεγονός της θείας Αποκαλύψεως με ένα και μοναδικό σκοπό, να διδάξει και να οικοδομήσει<sup>32</sup>. Έτσι φθάνουμε στη μορφωτική δύναμη της λειτουργικής μουσικής, που δεν αφορά οποιαδήποτε συμβατική ανθρώπινη γνώση, γιατί τα πλαίσιά της είναι εκκλησιολογικά. Στη χριστιανική δηλαδή διδασκαλία ομιλεί ο Θεός ως αλήθεια και με το λόγο του κατηχείται και «μορφοῦται» ο άνθρωπος κάτω από την εποπτεία του Αγίου Πνεύματος. Συγκεκριμένα, το Άγιο Πνεύμα, που γνωρίζει ότι ο άνθρωπος εξαιτίας της φιλήδονης ζωής του οδηγείται δύσκολα στην αρετή, «τό ἐκ τῆς μελωδίας τερπνόν τοῖς δόγμασιν ἐγκατέμειξε»<sup>33</sup>. Με τον τρόπο αυτό γίνεται αβίαστα η οικειοποίηση των διδαγμάτων της πίστεως<sup>34</sup>.

Μέσα όμως από όλα αυτά προβάλλει ο ειδικός χαρακτήρας της λειτουργικής μουσικής, που της προσδίδει ένα ξεχωριστό κοινωνικό νόημα, εντάσσοντάς την μόνιμα πια στο πνεύμα της ορθοδόξου θεολογίας. Ο Μ. Βασίλειος μας δίνει να καταλάβουμε καλά τη θέση αυτή, όταν λέει ότι «τό μέγιστον τῶν ἀγαθῶν τήν ἀγάπην ἡ ψαλμωδία παρέχεται, οἰονεί σύνδεσμόν τινα πρός τήν ἕνωσιν τήν συνωδίαν ἐπινοήσασα καί εἰς ἑνός χοροῦ συμφωνίαν τόν λαόν συναρμόζουσα»<sup>35</sup>. Η μυστηριακή κοινωνία του χριστιανισμού ἀποκαθιστά την οντολογική ενότητα των πιστών κατ' εικόνα της ενότητας του Τριαδικού Θεού με την έκφραση της αγάπης<sup>36</sup>. Έτσι, η ψαλτική είναι η αισθητοποίηση του αληθινού ήθους, του ευχαριστηριακού ήθους. Στη βάση αυτή, ακόμη, η ψαλμωδία ως μουσική και ποίηση γίνεται η μελέτη των φάσεων της θείας οικονομίας, του επί γης σωτηρειώδους έργου του Κυρίου, των θαυμασίων της Θεοτόκου και των Αγίων<sup>37</sup>, και εκφράζει μια πλήρη

- 31. Πλάτωνος, Των 533e, 5.
- 32. Βλ. Α. Αλυγιζάκη, μν. έργο, σελ. 263.
- 33. Μ. Βασιλείου, Εις τον Α΄ ψαλμόν 1, ΒΕΠΕΣ 52, σελ. 11, 21-24.
- 34. Ό.π., σελ. 11, 28-30· «Διά τοῦτο τά ἐναρμόνια ταῦτα μέλη τῶν ψαλμῶν ἡμῖν ἐπινενόηται, ἵνα οἱ παῖδες τήν ἡλικίαν ἡ καί ὅλως οἱ νεαροί τό ἡθος, τῷ μέν δοκεῖν μελωδῶσι, τῆ δέ ἀληθεία τάς ψυχάς ἐκπαιδεύωνται».
  - 35. Μ. Βασιλείου, ό.π., 2, σελ. 12, 9-11.
  - 36. Πρβλ. Γ. Μαντζαρίδη, Χριστιανική Ηθική, Θεσσαλονίκη 1983, σελ. 25.
  - 37. Πρβλ. Ι. Φουντούλη, Η ακολουθία του όρθρου, Θεσσαλονίκη 1966, σελ. 13.

<sup>30.</sup> Βλ. Μ. Βασιλείου, Εις τον Α΄ ψαλμόν 1, ΒΕΠΕΣ 52, σελ. 11, 21 εξ., Ιωάννου Χρυσοστόμου, Ομιλία εις τον ΜΑ΄ ψαλμόν α΄, PG 55, 156 και Μ. Αθανασίου, Προς Μαρκελλίνον εις την ερμηνείαν των ψαλμών κη, ΒΕΠΕΣ 32, σελ. 26, 18-31.

και τέλεια θεολογία. Οι λειτουργικοί ύμνοι λοιπόν στην Ορθοδοξία υπηρετούν αποκλειστικά και μόνο την ενότητα της Εκκλησίας, επειδή διατηρούν οργανική σχέση με το πρόσωπο και το έργο του Χριστού και μυσταγωγούν το μυστήριο του Σταυρού και της Αναστάσεώς του, που πραγματοποιήθηκε για τη σωτηρία και την ανακαίνιση του κόσμου<sup>38</sup>.

Κάτω από τις συνθήκες αυτές η λειτουργική μουσική της Ορθοδοξίας οδηγείται στην τυποποίηση του περιεχομένου της με ένα συγκεκριμένο μορφολογικά και ελεγχόμενο σύστημα μελικών σχημάτων. Αλλά σ' αυτό συμβάλλει ξέχωρα ο ιδιαίτερος χαρακτήρας της διδασκαλίας των Πατέρων, που αναπτύσσεται στα πλαίσια της μυστικής θεολογίας. 'Αλλωστε ο αποφατισμός είναι ο αληθινός μίτος ολόκληρης της παραδόσεως της Ανατολικής Εκκλησίας<sup>39</sup>.

Είδαμε ότι η Γρηγόγιος ο Νύσσης θεωρεί την αρμονία του σύμπαντος ως την πρώτη, την αρχέτυπη και αληθινή μουσική 40. Κατά το Μ. Βασίλειο η αρμονία αυτή είναι τόσο ευχάριστη, «ώστε πᾶσαν τήν εν μελφδίαις ήδονήν ὑπερβάλλειν»<sup>41</sup>. Οι αρχετυπίες όμως της θείας αρμονίας του κάλλους και του αγαθού ως έννοιες βρίσκουν στα αρεοπαγιτικά συγγράμματα μια πρωτότυπη διατύπωση. Εδώ το υπερούσιο καλό λέγεται κάλλος, επειδή απ' αυτό μεταδίδεται σε όλα τα όντα η ομορφιά και επειδή είναι αιτία «τῆς πάντων εὐαρμοστίας και ἀγλαΐας»<sup>42</sup>. Ωστόσο, ο υλικός κόσμος με την αρμονία και ωραιότητα «ἀπηχήματά τινα τῆς νοερᾶς εὐπρεπείας ἔχει»<sup>43</sup>. Ακόμη και το θέμα της ομορφιάς των ύμνων περιλαμβάνεται στίς ίδιες διαδικασίες. Στην «Εκκλησιαστική Ιεραρχία», οι ψαλμωδίες μεταδίδονται από τους Αγγέλους στους εμπνευσμένους Προφήτες και Αγίους. Ο Ησαΐας «τήν θεαρχικήν ἐκείνην καί πολυτίμητον ύμνωδίαν ἐμυσταγωγεῖτο τοῦ τυποῦντος τήν ορασιν ἀγγέλου»<sup>44</sup>. Συνεπώς, ο υμνωδός δεν είναι μόνο ο αποδέκτης της χάριτος και του φωτισμού του Αγίου Πνεύματος, αλλά ακόμη και των ύμνων, τους οποίους «ή θεολογία τοῖς ἐπί γῆς παραδέδωκεν, ἐν οἶς ἱερῶς ἀναφαίνεται τό τῆς ὑπερτάτης αὐτῆς ἐλλάμψεως ὑπερέχον»<sup>45</sup>. Σε τελική ανάλυση, ο μουσικός είναι ένας ταπεινός υμνογράφος. Έργο του είναι η σύνθεση και η επεξεργασία των μελωδιών, που έρ-

- 38. Πρβλ. Γ. Μαντζαρίδη, «Η φύση της κοινωνικής διδασκαλίας μέσα στα πλαίσια της Ορθοδοξίας», ΕΕΘΣΠΘ 22 (1977), σελ. 26.
- 39. V. Lossky, Théologie mystique de l' Église d' Orient, Aubier 1940 (μτφρ. Σ. Γουνελά), εκδ. Φιλόσοφος Λόγος, 1983, σελ. 31.
  - 40. Εις την επιγραφήν των ψαλμών 1, 3, PG 44, 441C.
  - 41. Μ. Βασιλείου, Εις την Εξαήμερον Γ, 3, ΒΕΠΕΣ 51, σελ. 207, 10-11.
  - 42. Διονυσίου Αρεοπαγίτου, Περί θείων ονομάτων ΙV, VII, PG 3, 701C.
- 43. Διονυσίου Αρεοπαγίτου, Περί ουρανίου Ιεραρχίας ΙΙ, ΙV, PG 3, 144Β και Περί θείων ονομάτων IV, IV, PG 3, 697C· «Οὕτω δή και ή τῆς θείας ἀγαθότητος ἐμφανής εἰκών ὁ μέγας οὔτος και ὑπολαμπής και ἀείφωτος ἥλιος κατά πολλοστόν ἀπήχημα τ' ἀγαθοῦ και πάντα ὅσα μετέχειν αὐτοῦ δύναται φωτίζει και ὑπερηπλωμένον ἔχει τό φῶς εἰς πάντα ἐξαπλῶν τόν ὁρατόν κόσμον, ἄνω τε και κάτω τάς τῶν οἰκείων ἀκτίνων αὐγάς».
  - 44. Διονυσίου Αρεοπαγίτου, Περί ουρανίου Ιεραρχίας XIII, IV, PG 3, 305 A.
  - 45. Ό.π., VII, IV, PG 3, 212AB.

χονται στον κόσμο της ύλης, ως απηχήματα της νοεράς ευπρέπειας. Είναι όμως δυνατόν «δι' αὐτῶν ἀνάγεσθαι πρός τάς ἀΰλους ἀρχετυπίας»<sup>46</sup>. Έτσι ολοκληρώνεται η θεώρηση της λειτουργικής μουσικής από την πλευρά της μυστικής θεολογίας. Συγκεκριμένα, δηλαδή, όταν «ἡ περιεκτική τῶν πανιέρων ὑμνολογία τάς ψυχικάς ἔξεις ἐναρμονίως διαθεῖ», χάριν της ιερουργίας, με την ομοφωνία των θείων ωδών επέρχεται η συμφωνία και η ομοφροσύνη όλων μας προς τα θεία<sup>47</sup>.

Η θεολογία των αρεοπαγιτικών συγγραμμάτων όχι μόνο για το θέμα μας, αλλά και γενικότερα, θεωρήθηκε ως επέκταση του μυστικισμού των νεοπλατωνικών και ιδίως του Πλωτίνου και Πρόκλου. Έχει όμως αποδειχθεί ότι η διαφορά ανάμεσα στο Διονύσιο και τους νεοπλατωνικούς είναι σημαντική<sup>48</sup>. Εξάλλου, ο συγγραφέας αυτός με τη δυναμική σύλληψη των θεμάτων του δίνει απαντήσεις στους νεοπλατωνικούς και γνωστικούς μέσα βέβαια από την καθολική διάσταση του έργου του. Έτσι, θέματα κοσμολογικά και φιλοσοφικά των δύο παραπάνω τάσεων, που φέρονται από τους ερευνητές να ρυθμίζουν τους συμβολισμούς του αριθμού οκτώ στη λειτουργική μουσική, εξαφανίζονται κυριολεκτικά κάτω από το δυναμισμό και την αυτοτέλεια της μυστικής θεολογίας<sup>49</sup>.

Με την αυτοτέλεια αυτή οργανώθηκε η λειτουργική παράδοση της Ανατολικής Εκκλησίας. Εδώ ο καλλιτέχνης έχει απόλυτη σχέση με τη λειτουργική πράξη. Χωρίς να εξυπηρετεί την ευχαρίστηση του ακροατή, τον κάνει να ταυτίζεται με τη θεία υπόθεση τό. Τόσο, δηλαδή, στη ζωγραφική όσο και στη μουσική, ο δημιουργός δεν επιτρέπεται να μεταχειριστεί το θέμα του ελεύθερα. Δουλεύει πάνω στην τεχνοτροπία και τη μέθοδο των προκατόχων του, που έχει ως βάση τις αρχετυπίες με την εξαύλωση των μορφών. Υπάρχουν, δηλαδή, στην ορθόδοξη τέχνη σταθερά πρότυπα και χαρακτηριστικά που δημιουργούν μια μορφολογική ιδιαιτερότητα το. Αυτά τα πρότυπα, συγκεκριμένα στη μουσική, υπενθυμίζουν τα απηχήματα της θείας αρμονίας και θεωρούνται ως μία ηχώ των αγγελικών ύμνων. Η εκκλησιολογική αυτή διάσταση δεν είναι αποκλειστικότητα της αρεοπαγιτικής θεολογίας. Η συνείδηση της Εκκλησίας είναι ανέκαθεν προσανατολισμένη στην πίστη αυτή. Στην υμνογραφία, η Εκκλησία είναι «ουρανός πολύφωτος», όπου οι πιστοί μυστικά εικονίζουν τα χερουβίμ με τα οποία συμψάλλουν τον τρισάγιο ύμνος. Οι τρεις

- 46. Ό.π., II, IV, PG 3, 144B.
- 47. Διονυσίου Αρεοπαγίτου, Περί εκκλησιαστικής Ιεραρχίας ΙΙ, V, PG 3, 432 A.
- 48. Βλ. V. Lossky, μν. έργο, σελ. 20.
- 49. Η θεολογία των αρεοπαγιτικών συγγραμμάτων αποδεικνύει τη διαφοροποίηση της Εκκλησίας από τις νεοπλατωνικές και απόκρυφες δοξασίες, του συγκρητισμού. Η χριστιανική μυστική παράδοση αποκλείει κάθε σκέψη για επίδραση της αποκρυφολογίας στους λειτουργικούς συμβολισμούς γύρω από το θέμα του συστήματος της οκταηχίας.
- 50. Πρβλ. Ε. Fischer, Η αναγκαιότητα της τέχνης (μτφρ. Γ. Βαμβαλή), Αθήναι 1972, σελ. 244 και Α. Αλυγιζάκη, μν. έργο, σελ. 263.
  - 51.  $\Pi\rho\beta\lambda$ . G. Reese, Music in the Middle Ages,  $\sigma\epsilon\lambda$ . 74.
- 52. Βλ. Χερουβικό ύμνο και ευχή Αναφοράς. Βλ. ακόμη, Μηναίο Α΄ Οκτωβρίου [πρβλ. Κ. Krumbacher, Ιστορία της βυζαντινής λογοτεχνίας ΙΙ, § 272 (μεταφρ. Γ. Σωτηριάδου), Εν Αθήναις

παίδες «θεῖον ὕμνον ἔμελπον» $^{53}$  μαζί με τους αγγέλους «πᾶσαν τήν ὑμνῷδίαν τῶν ἀσάρκων ἐκμιμούμενοι» $^{54}$ .

Είναι χαρακτηριστικό ότι η ψαλτική ως μουσική σύνθεση χρησιμοποιεί ή επεξεργάζεται ορισμένα απλά μελικά σχήματα που επαναλαμβάνονται πολλές φορές 55. Η μουσική θεωρία του μεσαίωνα, όπως και τα παλαιά χειρόγραφα της βυζαντινής λειτουργικής μουσικής, στηρίζονται συνθετικά στις γνωστές «θέσεις», δηλαδή σε συγκεκριμένα μελικά υποδείγματα ή τύπους. Οι μελωδίες είναι δεμένες ουσιαστικά με τα πρότυπα αυτά, τα οποία δεσμεύονται συγχρόνως με το σύστημα των οκτώ ήχων. Οι λειτουργικές δηλαδή μελωδίες, στην Ορθόδοξη Εκκλησία, δημιουργούνται από περιορισμένο αριθμό μελικών σχημάτων και μουσικών φράσεων που ακολουθούν μια διατεταγμένη μελωδική κίνηση. Στην ορθόδοξη ζωγραφική, ο ζωγράφος αντιγράφει τα χαρακτηριστικά που δόθηκαν στο εικονιζόμενο πρόσωπο από τους προκατόχους του. Ο μελοποιός και ο υμνογράφος, επίσης, πρέπει να ακολουθήσει ένα πρότυπο, έναν ύμνο ήδη υπαρκτό για την εορτή του αγίου, μια σειρά μελικών σχημάτων ως ηχώ των ψαλλομένων στον ουρανό. Ο ορθόδοξος μουσικός, λοιπόν, ακολουθεί πιστά ορισμένα πρότυπα. Μπορεί μόνο να κάνει ελάχιστες αλλαγές στις μελωδίες ή μερικούς καλλωπισμούς. Τα πρότυπά του τον οδηγούν σε μια εσχατολογική προοπτική, «τάς ἀῦλους ἀρχετυπίας». Είναι βέβαια

1900, σελ. 529 και J.B. Pitra, *Analecta sacra* Ι, σελ. XXVI ] το ιδιόμελο δοξαστικό των αποστίχων, αφιερωμένο στο Ρωμανό το Μελωδό, που αποδίδεται στον άγιο Γερμανό (η΄ αι.) και αναφέρει παραστατικότατα για την προέλευση των λειτουργικών ύμνων:

Πρώτη καλῶν ἀπαρχή

ὄφθης σωτηρίας ἀφορμή,

Ρωμανέ, πάτερ ήμῶν

άγγελικήν γάρ ύμνφδίαν συστησάμενος,

θεοπρεπώς ἐπεδείζω τήν πολιτείαν σου.

Χαρακτηριστικό είναι και το επίγραμμα του Ιωάννου Γεωμέτρη στο Ρωμανό (ι΄ αι.) που αναφέρει ο Κ. Krumbacher, ό.π.

'Ο συγχωρευτής οὐρανοῦ τῶν ἀγγέλων και γήθεν ἄδει τάς ἐκεῖ μελωδίας.

- 53. Μηναίο Β΄ Φεβρουαρίου, Καταβασία η΄ ωδής.
- 54. Κοντάκιο Ρωμανού, 17 Δεκεμβρίου στους Τρεις παίδες, εκδ. J.-B. Pitra, Analecta sacra I, σελ. 195, τροπάριο κζ΄. Κατά τον ιστορικό Σωκράτη, Εκκλ. ιστορία 6, 8, PG 67, 688-692, ο Ιγνάτιος Αντιοχείας «ὁπτασίαν είδεν ἀγγέλων διά τῶν ἀντιφώνων ὕμνων τήν ἀγίαν Τριάδα ὑμνούντων καί τόν τρόπον τοῦ ὁράματος τῆ ἐν ᾿Αντιοχεία Ἐκλησία παρέδωκεν». Ο Ιωάννης Δαμασκηνός, Ἐκδοσις ακριβής της ορθοδόξου πίστεως Γ, 10 (54) σχολιάζει το ιστορικό του παιδιού που διδάχθηκε τον τρισάγιο ύμνο από τους αγγέλους. Ο βιογράφος του Δαμασκηνού (ASS Μάιος ΙΙ, σελ. 729) αναφέρει ότι «τούς χερουβικούς ὕμνους οὖτος μιμήσεται». Ακόμη κατά παράδοση ο ύμνος τοῦ «Ἅξιόν ἐστιν» μεταδόθηκε από ΄Αγγελο.
- 55. Ο Π. Χρήστου, Η υμνογραφία της αρχαϊκής Εκκλησίας, σελ. 49, κάνει εύστοχες παρατηρήσεις για τα μελικά σχήματα και τις μικρές μουσικές φράσεις των λειτουργικών ύμνων. Ο συγγραφέας αυτός αντικρούει τους Ε. Wellesz (A. History), και A.Z. Idelsohn, [«Parallelen zwischen gregorianischen und hebräisch-orientalischen Gesangsweisen», ZMW 4 (1921-22)] και συνδέει την ελληνική λειτουργική ψαλμωδία με τον αρχαίο ελληνισμό.

λάθος να δει κανείς στην αυστηρή αυτή προσκόλληση στα διατεταγμένα πρότυπα μια έλλειψη μουσικής φαντασίας, επειδή ο καλλιτέχνης αισθάνθηκε τον εαυτό του στη λατρεία ως έναν κρίκο ανάμεσα στους άλλους καλλιτέχνες<sup>56</sup>. Έτσι, η θεολογική αντίληψη για τη μουσική δημιουργεί την απλότητα και δωρικότητα των μουσικών μορφών που επηρεάζουν ολόκληρο το φάσμα της λειτουργικής μουσικής, από το Βυζάντιο ως σήμερα.

Η τυποποίηση των μελωδιών της ελληνικής λειτουργικής υμνογραφίας διενεργείται κάτω από την επίδραση της θεολογίας με το οκτάηχο σύστημα. Η λειτουργική, δηλαδή, μουσική έχει ένα δικό της μελικό κύκλωμα με σταθερή εσωτερική οργάνωση και ενότητα στοιχείων στη βάση μιας δομημένης συνοχής. Ο ορθόδοξος μελωδός περιορίζεται σε οκτώ ήχους. Κάθε ένας από τους ήχους χειρίζεται μια χαρακτηριστική σειρά μελικών προτύπων, που δεσμεύονται από ορισμένους τεχνικούς κανόνες της μουσικής θεωρίας, για να δημιουργήσουν «τήν γνωριστικήν αὐτοῦ ἰδέαν»<sup>57</sup>. Τα μελικά πρότυπα αποτελούν τις «θέσεις» ή τα μελωδικά υποδείγματα που απαρτίζουν τις μουσικές φράσεις. Έτσι, μια ακολουθία συζευγμένων φράσεων με θεματική σχηματοποίηση δημιουργεί μια ευρύτερη μουσική «κατασκευή». Ορισμένος αριθμός μουσικών φράσεων ή θεμάτων αποτελεί το τροπάριο ή τον ύμνο. Ο ρυθμός, απαραίτητο στοιχείο της μουσικής φράσεως, είναι χαρακτηριστικός για την εκκλησιαστική μελωδία. Η λειτουργική μουσική έχει τονικό ρυθμό, ο οποίος εξαιτίας της δομής των ύμνων είναι ασύμμετρος και δίνει στη σύνθεση μια απαράμιλλη πλαστικότητα.

Η ελληνική λειτουργική υμνογραφία δημιουργεί ενότητες τροπαρίων για τους οκτώ ήχους πάνω στο ίδιο θέμα, στηρίζεται όμως στο φρόνημα της χαρμολύπης, την πεμπτουσία του λειτουργικού βιώματος. Αυτό σημαίνει πως η αριθμητική και συμβολική σημασία του οκτώ μέσα στη μουσική μεταστρέφεται και μεταστοιχειώνεται σε ποιοτική. Και οι οκτώ ήχοι εκφράζουν την ίδια κατάσταση, που είναι η διαλεκτική σχέση ανάμεσα στη χαρά και τη λύπη: «φόβφ διά τήν ἄμαρτίαν, ὡς ἀνάξιοι ὄντὲς χαρᾶ δέ διά τήν σωτηρίαν...»<sup>58</sup>.

Συνοψίζοντας, η μορφολογική οργάνωση της λειτουργικής μουσικής ρυθμίζεται από ένα αυτόνομο σχέδιο, το οποίο επηρεάζει σημαντικά η πατερική θεολογία. Το σχέδιο αυτό δεν είναι άλλο από το σύστημα της οκταηχίας, που ακολουθεί ορισμένους τυπικούς περιορισμούς. Έτσι αναπτύσσονται και καθιερώνονται ορισμένα κίνητρα, που δεσμεύουν την πρακτική της μελωδίας και διευθετούν σιγά σιγά όλα τα θέματα ανεξάρτητα από τις συγκεκριμένες μουσικές απόψεις 59. Τα κίνητρα αυτά γίνονται δεκτά και αποκτούν μια συγκεκριμένη μουσική θέση, όπως φαίνεται από τις ομάδες των ύμνων στις συλλογές της Οκτωήχου<sup>60</sup>.

<sup>56.</sup> Bλ. E. Wellesz, A History, σελ. 59-60.

<sup>57.</sup> Γαρβιήλ Ιερομονάχου, Τι εστί ψαλτική, έκδ. L. Tardo, L' Antica, σελ. 197.

<sup>58.</sup> Μηναίο 14 Σεπτεμβρίου, Δοξαστικό των αίνων του Τιμίου Σταυρού.

<sup>59.</sup> Βλ. G. Reese, μν. έργο, σελ. 75.

<sup>60.</sup> Bλ. G. Reese, ό.π.

#### 3. ΙΣΤΟΡΙΚΟΦΙΛΟΛΟΓΙΚΕΣ ΜΑΡΤΥΡΙΕΣ

Οι ιστορικοφιλολογικές μαρτυρίες που αφορούν την οκταηχία και καλύπτουν τη χρονική περίοδο απο τον δ΄ ως τον θ΄ αιώνα έχουν ιδιαίτερη σημασία, επειδή για την περίοδο αυτή δεν υπάρχουν άμεσες πηγές που να αναφέρονται ειδικά στο σύστημα και στην τεχνική των οκτώ ήχων.

Στις ιστορικοφιλολογικές μαρτυρίες υπάγονται τα αλχημιστικά συγγράμματα του δ΄ αιώνα, τα γνωστά κείμενα των Γεροντικών και οι μαρτυρίες που σχετίζονται με τους δύο κυριότερους εκπρόσωπους της οκταηχίας, το Σεβήρο, Πατριάρχη Αντιοχείας (στ΄ αι.), και τον Ιωάννη Δαμασκηνό. Οι μαρτυρίες αυτές θεωρούνται πολύ σημαντικές, επειδή με τη συστηματική εξέτασή τους αντιμετωπίζεται πληρέστερα το δύσκολο θέμα της προελεύσεως του λειτουργικού φαινομένου της οκταηχίας. Άλλωστε τα θέματα αυτά συνδέονται οργανικά με τις κύριες τεχνικές και θεωρητικές πηγές της οκταηχίας που είναι τα διάφορα θεωρητικά εγχειρίδια και το σύστημα της σημειογραφίας.

# 3.1. Τα αλχημιστικά συγγράμματα

Τα αλχημιστικά συγγράμματα θεωρούνται ως οι παλαιότερες πηγές στις οποίες διακρίνει κανείς τα πρώτα ίχνη της θεωρίας της λειτουργικής μουσικής και ιδιαίτερα του συστήματος των οκτώ ήχων. Οι ερευνητές από νωρίς πρόσεξαν ιδιαίτερα τα κείμενα αυτά, ενώ για το περιεχόμενό τους διατυπώθηκαν διάφορες εικασίες.

Από τα αλχημιστικά συγγράμματα του μεταγενέστερου ελληνισμού μας ενδιαφέρουν κυρίως δύο αποσπάσματα που αναφέρονται στη μουσική. Το ένα περιλαμβάνεται σε μια διατριβή που αποδίδεται στο Ζώσιμο, συγγραφέα του δ΄ αιώνα, και το άλλο σε ανώνυμο συγγραφέα του ζ΄ αιώνα. Και τα δύο αποσπάσματα προέρχονται από δύο κεφάλαια που σχολιάζουν μαζί θέματα μουσικής και αλχημίας².

- 1. Bλ. E. Wellesz, A History, σελ. 72.
- 2. Βλ. Μ. Berthelot-Gh. Em. Ruelle, *Collection*, σελ. 219 και 433 εξ. Επίσης το τμήμα του κειμένου που αφορά τη μουσική βλ. C. Höeg, «La théorie...», σελ. 331 και Κ. Wachsmann, Untersuchungen, σελ. 59. Ο Ο. Gombosi, «Studien...» III, *AM* XII (1940), σελ. 29-52, διατυπώνει την άποψη ότι τα δύο αποσπάσματα των αλχημιστών που αναφέρονται στη μουσική διαμορφώνουν μια μικρή διατριβή. Περισσότερα για τα γραμματολογικά ζητήματα των κειμένων βλ. Ε. Wellesz, ό.π., σελ. 73 εξ.

Σύμφωνα λοιπόν με τα κείμενα αυτά, η τετραμερής φύση του αυγού αναλογεί προς την ύλη της μουσικής που αποτελείται από τέσσερις στοχούς 3. Από τις τέσσερις χυμευτικές ύλες - ασπράδι, κρόκο, υμένα, όστρακο - υπολογίζονται 135 επίσημοι συνδυασμοί συνθεμάτων, εκτός από εκείνους που μπορεί να δημιουργήσει κανείς με δική του πρωτοβουλία. Παράλληλα, «ώσπερ δέ τεσσάρων ὄντων μουσικών γενικωτάτων στοχών ΑΒΓΔ, γίνονται παρ' αὐτών τῷ εἴδει διάφοροι στοχοί κδ΄, κέντροι καί Ισοι καί πλάγιοι, καθαροί τε καί ἄηχοι καί παράηχοι»<sup>5</sup>. Χωρίς την ταξινόμηση αυτή είναι αδύνατο να δημιουργηθούν οι επιμέρους άπειρες μελωδίες «τῶν ὕμνων ἤ θεραπειῶν, ἀποκαλύψεων καί ἄλλου σκέλους τής ἱερᾶς ἐπιστήμης»6. Από τις μελωδίες αυτές δημιουργούνται οι συμφωνίες: α) των τεσσάρων στοχών και β) των τριών δηλαδή 1,2,3 ή 2,4,1 ή 4,1,2 αφού χρησιμοποιηθούν τρεις από τους τέσσερις ήχους ως βάση της συμφωνίας<sup>7</sup>. Έτσι, εκείνος που χρησιμοποιεί τη μουσική χωρίς την καθιερωμένη τάξη και εναλλαγή των συνθεμάτων και των στοχών «γέλωτα πλεῖστον ἕνεκε τῶν είρημένων καρπίζεται παθών»8. Οι ίδιες προδιαγραφές ισχύουν και στην περίπτωση των αλχημιστικών ενώσεων9. Σε τελική ανάλυση, «εί δέ τις καλεῖν ἐθέλοι τά εἴδη τῶν κδ΄ στοχῶν ἔξ ἔχειν καί μόνον γενικά, καθαρόν, πλάγιον, ἴσον, κέντρον ἤ ἄηχον ἥ παράηχον ὡς διαιρούμενα εἰς α΄ καί β΄ καί γ΄ καί δ΄ καλείτω»<sup>10</sup>. Στη βάση αυτή, με την κατά είδος διαφορά των συνθέσεων, μεθοδεύεται επιστημονικά πια όχι μόνο η αλχημεία, αλλά και «τό της μουσικης θεοδώρητον άγαθόν τοῖς ύλικοῖς μιγνύμενον εἴδεσι»<sup>11</sup>.

Είναι φανερό πως δεν είναι τελείως ξεκάθαρη η θεωρία αυτή της μουσικής 12. Ωστόσο, αποκτά μεγάλη σημασία το γεγονός ότι τα κεντρικά σημεία του συστήματος των κδ΄ στοχών, όπως διαλαμβάνονται εδώ, χρησιμοποιούνται αυτούσια σχεδόν στην κατοπινή θεωρητική διάρθρωση της μουσικής της ελληνικής λειτουργικής υμνογραφίας. Άλλωστε στο συμπέρασμα αυτό καταλήγουν και οι τελευταίες μουσικολογικές έρευνες γύρω από τη βυζαντινή μουσική θεωρία, όπως θα δούμε στη συνέχεια.

Ο G. Höeg αναζητεί τις ρίζες της βυζαντινής μουσικής θεωρίας στον αιγυπτιακό μυστικισμό. Υποστηρίζει συγκεκριμένα πως, μαζί με τις φιλοσοφικές αρχές των πυθαγορείων και τα ψάλματα της Συναγωγής, που οδηγούν στη

- 3. Ψευδο-Ζώσιμου, Μουσική και χημεία, έκδ. Μ. Berthelot, ό.π., σελ. 434.
- 4. Ό.π., σελ. 434. Πρβλ. και Μ. Στεφανίδου, «Μουσική και χρυσοποιΐα κατά τους Βυζαντινούς χυμευτάς»,  $EEB\Sigma$  4 (1927), σελ. 43.
  - 5. M. Berthelot, ό.π., σελ. 434 και Μ. Στεφανίδου, ό.π., σελ. 41.
  - 6. M. Berthelot, ό.π.
  - 7. Μ. Στεφανίδου, ό.π., σελ. 41.
  - 8. M. Berthelot, ό.π., σελ. 436
  - 9. M. Berthelot, ό.π.
  - 10. M. Berthelot, ό.π., σελ. 437.
  - 11. M. Berthelot, ό.π., σελ. 439.
  - 12. Πρβλ. G. Reese, Music in the Middle Ages, σελ. 85.

διαμόρφωση της χριστιανικής λειτουργικής μουσικής<sup>13</sup>, η αληθινή αρχή της μουσικής ορολογίας των Βυζαντινών βρίσκεται στα αλχημιστικά συγγράμματα<sup>14</sup>.

Ο Α. Gastoué, από τους πρώτους που σχολιάζουν τα κείμενα αυτά, παραδέχεται ότι στο κέντρο του εθνικού ελληνισμού υπήρξε από πολύ νωρίς το παραγόμενο σύστημα των τεσσάρων κυρίων ήχων. Το αποτελούσαν οι «καθαροί ήχοι», δηλαδή οι αυθεντικοί ή κύριοι, και οι πλάγιοι, με τη διαφορά πως όλοι ήταν εικοσιτέσσερις. Αυτό αποδεικνύεται, κατά τον ίδιο ερευνητή, από το γεγονός ότι σε όλον το μεσαίωνα, στην Ανατολή και στη Δύση, συζητούσαν για την επάρκεια των οκτώ ήχων στη θεωρία και στην πράξη. Γι' αυτό άλλωστε, ακόμη και στη λειτουργική μουσική, μπήκαν ανεπίσημα τουλάχιστον δύο «μέσοι» ήχοι<sup>15</sup>.

Στα συμπεράσματα αυτά βασίζεται ο Α. Αυda και βρίσκει ότι στα αλχημιστικά συγγράμματα υπάρχει μια διευθέτηση με εικοσιτέσσερις κλίμακες¹6. Οι διαφορετικές δηλαδή μουσικές κλίμακες, όπως και οι αρχαίες ελληνικές, με την παράθεση των διαφορετικών ειδών συμφωνίας τετάρτης και πέμπτης, δίνουν τους εικοσιτέσσερις ήχους. Οι δώδεκα πρώτοι συνδυασμοί προέρχονται από την τοποθέτηση της τετάρτης στο βαρύ και της πέμπτης στον οξύ. Με την αντίθετη διάταξη — πέμπτη βαρύ και τετάρτη οξύ — δίνονται οι άλλοι δώδεκα¹7. Από τις είκοσιτέσσερις κλίμακες έγιναν κατά καιρούς διάφορες επιλογές¹8. Έτσι, σταδιακά διαμορφώνεται το σύστημα των οκτώ λειτουργικών ήχων από τις οκτώ κλίμακες οι οποίες αντιστοιχούν στους οκτώ ελληνορωμαϊκούς τόνους και την Οκτώηχο των Βυζαντινών με τη διάταξη σε κύριους ή αυθεντικούς και πλάγιους¹9.

Αλλά και ο Ο. Gombosi συσχετίζει τη βυζαντινή μουσική θεωρία με τα αλχημιστικά κείμενα, τα οποία μάλιστα δε θεωρεί παλαιότερα του η΄ και θ΄ αιώνα. Ο ίδιος μεταφράζει τους εικοσιτέσσερις «στοχούς» ως βαθμούς που βγαίνουν από έξι διαζευγμένες τετραχορδίες όμοιες με του Αγιοπολίτη<sup>20</sup>.

Ο Ε. Wellesz δε συμφωνεί με τη γραμμή των παραπάνω απόψεων και προσαρμόζει τα συμπεράσματά του στις γενικότερες θεωρίες του για τη βυζαντι-

- 13. Πρβλ. G. Reese, μν. έργο, σελ. 86.
- 14. C. Höeg, «La théorie...», σελ. 332.
- 15. A. Gastoué, «Über die 8 'Töne'...», σελ. 28. Για τους μέσους ήχους α΄ και δ΄ βλ. Τυπικόν Αγίας Σοφίας Κωνσταντινουπόλεως, έκδ. J. Mateos, Le Typicon de la Grande Église I, OCA 165, Roma 1962, σελ. 144, 12, 19 και ΙΙ, OCA 166, Roma 1963, σελ. 24, 5. Για τον αριθμό των ήχων βλ. χφ. Αγιοπ. Paris. Gr. 360, f. 216r: «ἤχους δέ [3] γάρ μόνον ὀκτώ ψάλλεσθαι. ἔστι δέ τοῦτο ὑπ[όβλητον καί]ψευδές».
  - 16. Πρβλ. G. Reese, μν. έργο, σελ. 86.
  - 17. A. Auda, Les modes et les tons, σελ. 153.
  - 18. A. Auda, ό.π., σελ. 160.
  - 19. A. Auda, ό.π., σελ. 158.
- 20. Τις απόψεις του Ο. Gombosi, «Studien...» ΙΙΙ, *AM* ΧΙΙ (1940), σελ. 29-52, σχολιάζει ο G. Reese, μν. έργο, σελ. 85-86, πριν ακόμη δημοσιευθούν.

νή μουσική<sup>21</sup>. Στην αρχή ασχολείται με μια καθαρά φιλολογική επεξεργασία των κειμένων μας. Σημαντική είναι η παρατήρησή του για τη λέξη «στοχός», την οποία, ύστερα από αποκατάσταση των χειρογράφων, διορθώνει σε «στοῖχος»<sup>22</sup>. Με τη διόρθωση αυτή ο Ε. Wellesz θεωρεί πιο κατανοητή τη σημασία του κειμένου, χωρίς όμως να την καθορίζει επακριβώς. Υποστηρίζει ότι τα κείμενα είναι ένα απάνθισμα από εδάφια αλχημιστών συγγραφέων του γ΄ και δ΄ αιώνα, τα οποία μπορούν να συσχετιστούν με πολύ παλαιές θεωρήσεις της μουσικής, όπως του Φίλωνα, της Μαρίας και της Κλεοπάτρας<sup>23</sup>. Οι παρατηρήσεις αυτές διευκολύνουν τα πράγματα, ώστε να δοθεί κάποια συμβολική κι όχι μουσική σημασία στα κείμενα. Πάνω σ' αυτό ο ίδιος συγγραφέας επικαλείται τις γνώμες του R. Reitzenstein, σύμφωνα με τις οποίες οι αλχημιστικές οδηγίες, λ.χ. για το χρωματισμό, απαρτίζουν μαγικές μεθόδους, ενώ οι μουσικές ενδείξεις δεν αφορούν τους τόνους και τις τετραχορδίες, αλλά γενικότερα τη μουσική των σφαιρών και την αρμονία ανάμεσα στην ψυχή και το σώμα. Ακόμη, η φράση «ιερά επιστήμη», στο κείμενο του Ψευδο-Ζώσιμου, δεν αναφέρεται στη χριστιανική τελετή, αλλά στη μυστηριακή λατρεία μιας γνωστικής αιρέσεως που είναι επηρεασμένη από ιρανικές και χριστιανικές ιδέες<sup>24</sup>. Σε τελική ανάλυση, για τον Ε. Wellesz η μουσική θεωρία του Βυζαντίου δε διατηρεί καμιά ιδιαίτερη σχέση με τα κείμενα αυτά, τα οποία είναι καθαρά αλχημιστικά<sup>25</sup>. Έτσι, κατά τον ίδιο ερευνητή, τα πολύ περίτεχνα και δελεαστικά συμπεράσματα των A. Gastoué και A. Auda, που συνδέουν τις μουσικές πληροφορίες των αλχημιστικών συγγραμμάτων με τη βυζαντινή μουσική θεωρία, δεν ευσταθούν<sup>26</sup>.

Από τους Έλληνες ερευνητές, ο Μ. Στεφανίδης διατυπώνει ενδιαφέρουσες παρατηρήσεις για τις μουσικές πληροφορίες των αλχημιστών. Αρχικά ξεχωρίζει την επιστήμη της χυμευτικής από την απόκρυφη τελετουργία της αλχημείας. Έτσι, η χυμευτική, στην οποία αποδίδει τα παραπάνω κείμενα, σχετίζεται με την αρχαία φιλοσοφία, ενώ η αλχημεία (αλχυμία [sic]) ανοίγει έναν καθαρά δικό της απόκρυφο δρόμο και αντιπροσωπεύει ποικίλες τάσεις, από την Ανατολή ως τη Δύση<sup>27</sup>. Βέβαια, είναι πιθανόν τα χυμευτικά συγγράμματα να υπέστησαν κάποια επεξεργασία ή να αναμείχθηκαν με τη γραμματεία της αλχημείας<sup>28</sup>.

21. E. Wellesz, A History, σελ. 72.

<sup>22.</sup> Ο Ε. Wellesz, ό.π., σελ. 74, επικαλείται πάνω σ' αυτό τις έρευνες του Κ. Wachsmann, Untersuchungen, σελ. 61 και του Lagercrantz, Cataloque des manuscrits alchimiques grecs IV, σελ. 424.

<sup>23.</sup> Βλ. Ε. Wellesz, Α History, σελ. 75, όπου και σχετική με τα θέματα αυτά βιβλιογραφία.

<sup>24.</sup> E. Wellesz, ό.π., σελ. 76.

<sup>25.</sup> E. Wellesz, ό.π., σελ. 77.

<sup>26.</sup> E. Wellesz, ό.π., σελ. 74.

<sup>27.</sup> Μ. Στεφανίδου, μν. έργο, σελ. 39.

<sup>28.</sup> Ο Γ. Ζιάκας, στο έργο του Ο Αριστοτέλης στην αραβική παράδοση, Θεσσαλονίκη 1980, σελ. 108, υποσ. 295, αναφέρεται στην άποψη του Stapleton, ο οποιος στο «The Antiquity of Alchemy», Ambix 5 (1953-56), σελ. 1-46, δέχεται οτι τα αραβικά αλχημιστικά έργα είναι πράγματι

Ωστόσο, στη βάση τους διακρίνει κανείς όλα τα στοιχεία της χυμευτικής, που αναπτύσσεται επιστημονικά κυρίως στους Έλληνες χυμευτές της Αλεξάνδρειας<sup>29</sup>.

Η χυμευτική ως επιστήμη γνωρίζει τις θεωρίες της φιλοσοφίας για την αρχέγονη ύλη και την ενότητα του σύμπαντος. Στηρίζεται στην κοσμολογία του Τίμαιου για την ενιαία ύλη, την ψυχή και την κίνηση που διέπονται από τις αριθμητικές αναλογίες και την αρμονία. Η τρίτη ουσία του Τίμαιου, που ενώνει την ύλη με τη ψυχή, απετέλεσε το ενδιάμεσο στοιχείο των χυμευτών, τη φιλοσοφική λίθο<sup>30</sup>.

Είναι φανερές λοιπόν οι πλατωνικές βάσεις των χυμευτών συγγραφέων Στέφανου Αλεξανδρέα, Χριστιανού και Ανώνυμου, οι οποίοι εφαρμόζουν στη χρυσοποιΐα τα μαθηματικά, σύμφωνα με τις πυθαγορικές και πλατωνικές θεωρήσεις<sup>31</sup>. Η νεοπλατωνική χρυσοποιΐα διακρίνει τέσσερις κατηγορίες, ανάλογα με τον τετραμερή χωρισμό των μαθηματικών — αριθμητική, γεωμετρία, αστρονομία, μουσική — στους αρχαίους. Για το χριστιανό χυμευτή «γνώριμον ἄπασι τοῖς τοιάδε φιλοσοφούσιν, ὅτι μία καί μόνη τῷ εἴδει ἡ ὕλη τῆς ἐπιστήμης ἐστίν»<sup>32</sup>. Έτσι, με τις γεωμετρικές παραστάσεις των αρχών της κοσμολογίας του Πλάτωνα, πραγματοποιείται η δημιουργία όχι μόνο των ουσιών αλλά και της μουσικής<sup>33</sup>.

Ο Στέφανος Αλεξανδρέας παραλληλίζει το μίγμα των μεταλλικών ουσιών με τις αριθμητικές και μουσικές διαδικασίες, όπου αναμιγνύονται οι μονάδες και τα τετράχορδα<sup>34</sup>. Είναι γνωστό ότι για τη μουσική του αρχαίου και μεταγενέστερου ελληνισμού η βάση των συστημάτων είναι το τετράχορδο. Ειδικότερα όμως τα επτά μέρη της ύλης 1,2,3,4,9,8,27, με τις δύο γεωμετρικές προόδους 1,2,4,8 και 1,3,9,27, στις οποίες αντιστοιχούν οι λόγοι 2 και 3, ορίζουν τις κύριες συμφωνίες της μουσικής<sup>35</sup>. Οι τάξεις των στοιχείων της χυμευτικής και οι «στοχοί» ή στοιχεία (ήχοι) της μουσικής βασίζονται πάνω στις ίδιες διαδικασίες της πλατωνικής κοσμογονίας. Εδώ ακόμη βασίζεται και η θεωρία της αρμονίας των σφαιρών με τους επτά πλανήτες, όπως και η νεοπλατωνική αντίληψη που

μεταφράσεις ελληνιστικών βιβλίων. Φυσικά οι μεταφράσεις αυτές θα προξένησαν και αλλοιώσεις στα πρωτότυπα.

- 29. Βλ. Μ. Στεφανίδου, μν. έργο, σελ. 39.
- 30. 'O.π.
- 31. Βλ. Μ. Στεφανίδου, μν. έργο, σελ. 40.
- 32. M. Berthelot, μν. έργο, σελ. 414.
- 33. Βλ. Μ. Στεφανίδου, μν. έργο, σελ. 40.
- 34. Ό.π.

35. Βλ. Θ. Βλυζιώτη-Χ.Παπαναστασίου, Πλάτωνος Τίμαιος, αρχαίον κείμενον, εισαγωγή, μετάφρασις, σχόλια, Αθήναι 1939, σελ. 27 εξ., όπου γίνεται εκτενής ανάλυση των λόγων και των μαθηματικών προόδων σε σχέση με τους αρμονικούς λόγους. Για τους παραπάνω συγγραφείς ο Α. Βοεκh (Gesammelte Kleine Schriften 3, Leipzig 1866, σελ. 115 εξ.) έδωσε την ακριβή έννοια του κειμένου του Τίμαιου που περιέχει τις αναλογίες από τις οποίες δημιουργήθηκε η ψυχή του κόσμου και η θεωρία της μουσικής.

χωρίζει τη μουσική κλίμακα σε επτά φθόγγους36.

Με όσα αναφέρθηκαν, φάνηκε ότι οι μουσικές πληροφορίες των αλχημιστικών συγγραμμάτων που εξετάζουμε δεν αποτελούν καμιά πράξη μαγικής αλχημιστικής διαδικασίας. Η μουσική και η χρυσοποιία, κατά τους χυμευτές, είναι μια φιλοσοφική και επιστημονική θεώρηση. Ο επιτυχής αυτός συγκερασμός θεωρίας και πράξεως είναι χαρακτηριστικό του αρχαίου ελληνικού πνεύματος, που με τη μικροσκοπική και μακροσκοπική παρατήρηση δίνει μια ολοκληρωμένη ερμηνεία για όλες τις περιοχές του επιστητού. Η προοπτική αυτή επισημάνθηκε πολύ γρήγορα από το χριστιανισμό. Η θεολογία, οργανικά συνυφασμένη με όλο το λειτουργικό πλέγμα των επιστημονικών και φιλοσοφικών γνώσεων<sup>37</sup>, ήταν φυσικό να οδηγήσει τις επιλογές της θεωρίας της λειτουργικής μουσικής στους χώρους αυτούς. Έτσι, με τη θεωρία των τεσσάρων μουσικών τύπων (στοχών ή στοίχων) της χυμευτικής επιστήμης, που βασίζεται στην ελληνική φιλοσοφία, θεμελιώνεται τό σύστημα των ήχων της ελληνικής λειτουργικής υμνογραφίας. Ειδικότερα η Εκκλησία διαμορφώνει σύμφωνα με την επιστημονική κατάταξη της χυμευτικής τους τέσσερις καθαρούς ήχους, τους οποίους ονομάζει κύριους ή αυθεντικούς, και τους τέσσερις πλάγιους. Βέβαια η επιλογή του αριθμού οκτώ αποτελεί ιδιαίτερο, όπως είδαμε, θέμα. Είναι όμως χαρακτηριστικό ότι η λειτουργική οκταηχία, παρά την αυτοτέλειά της, διατηρεί ακόμη στοιχεία της τεχνικής των χυμευτών και της παγανιστικής μουσικής θεωρίας. Οι μέσοι, λ.χ., ήχοι αντιπροσωπεύουν τους κέντρους των χυμευτών και χρησιμοποιούνται στη λειτουργική πράξη σε μεμονωμένες περιπτώσεις<sup>38</sup>. Στις χυμευτικές κατηγορίες των μουσικών τύπων πρέπει να υπάγονται επίσης και οι υπόλοιπες κατηγορίες της βυζαντινής μουσικής θεωρίας με τους κύριους κυρίων, πλάγιους πλαγίων, φθορές φθορών και μέσους μέσων ήχους<sup>39</sup>. Είναι ιδιαίτερα σημαντικό το γεγονός ότι οι παραλλαγές των ήχων στη βυζαντινή θεωρία στηρίζονται στους τέσσερις κύριους ήχους, ενώ οι ήχοι κατά τετράδες και σύμφωνα με έξι διαζευγμένες τετραχορδίες ακολουθούν τις τεχνικές προδιαγραφές των αλχημιστικών κειμένων<sup>40</sup>.

36. Βλ. Ch. E. Ruelle, Deux textes grecs anonymes, concernant le canon musical, Paris 1878, σελ. 5. Του ίδιου συγγραφέα, «Nicomaque de Gérase, Manuel d' harmonique et autres textes relatifs à la musique», στο Collection des auteurs grecs relatifs à la musique II, Paris 1881, σελ. 14-15. Βλ. επίσης Γ. Παχυμέρη, Περί αρμονικής Β, έκδ. Ρ.Τannery, σελ. 100 εξ. και Μ. Βρυέννιου, Αρμονικά II, 5, έκδ. J. Wallis, σελ. 410 και G. H. Jonker, σελ. 164 εξ. Πρβλ. και Μ. Στεφανίδου, μν. έργο. σελ. 45.

- 37. Πρβλ. Ν. Ματσούκα, «Μαθηματικές, φιλοσοφικές και θεολογικές έννοιες...», σελ. 278.
- 38. Για τους μέσους ήχους στη λειτουργική πράξη βλ. J. Mateos, μν. έργο, σελ. 298. Βλ. επίσης κεφ. 4.2.
  - 39. Βλ. κεφ. 4.2.
- 40. Η βυζαντινή θεωρία υπερβαίνει τις 24 παραλλαγές με τις κατηγορίες των ήχων: φθορές και φθορές φθορών. Άλλωστε τα αλχημιστικά συγγράμματα, όπως είδαμε, υπολογίζουν και άλλες κατηγορίες συνθεμάτων. Βέβαια η αντιστοιχία των αλχημιστών και Βυζαντινών μουσικών είναι εμφανέστερη στις τρεις πρώτες τετράδες.

| Αλχημιστικά κείμενα |          |    |    | Βυζαντινή θε  | Βυζαντινή θεωρία |    |  |
|---------------------|----------|----|----|---------------|------------------|----|--|
| στοχοί              | ίσοι     | =  | 4  | κύριοι        | =                | 4  |  |
|                     | πλάγιοι  | =  | 4  | πλάγιοι       | =                | 4  |  |
|                     | κέντροι  | =, | 4  | , μέσοι       | ==               | 4  |  |
|                     | καθαροί  | =  | 4  | ήχοι φθορές   | ==               | 4  |  |
|                     | άηχοι    | =  | 4  | κύριοι κυρίων | ==               | 4  |  |
|                     | παράηχοι | =  | 4  | πλάγιοι πλαγί | ων =             | 4  |  |
|                     |          |    | 24 |               |                  | 24 |  |

Όλες οι παραπάνω διατυπώσεις δε δείχνουν βέβαια πως έχουμε μια πλήρη αντιστοιχία στις θεωρίες των αλχημιστικών κειμένων και της βυζαντινής μουσικής. Ο Ε. Wellesz παρατηρεί την ασυμφωνία αυτή στα επιμέρους και προσπαθεί να στρέψει την έρευνα σε άλλες κατευθύνσεις<sup>41</sup>. Αρνείται καταρχήν, όπως είδαμε, κάθε σχέση ανάμεσα στους μουσικούς όρους των αλχημιστών και των βυζαντινών και στη συνέχεια υπογραμμίζει ότι οι τρεις ανιούσες και τρεις κατιούσες τετραχορδίες, όπως τις περιγράφει ο Ο. Gombosi<sup>42</sup>, δεν έχουν καμιά σχέση με τις βυζαντινές κλίμακες οι οποίες είναι όλες ανιούσες και στις οποίες η διαφορά των κυρίων και πλαγίων ήχων βρίσκεται στις καταλήξεις<sup>43</sup>. Ο Wellesz όμως παραγνωρίζει το γεγονός ότι το σύστημα με τις διαζευγμένες τετραχορδίες των αλχημιστικών κειμένων επανεμφανίζεται στη μουσική θεωρία του Αγιοπολίτη<sup>44</sup>. Είναι λοιπόν προφανές πως το λάθος του Ε. Wellesz οφείλεται στον υπολογισμό της τεχνικής των τετραχορδιών σύμφωνα με τη σύγχρονη αντίληψη της κλίμακας.

Ύστερα από όλα αυτά, μπορούμε να συμπεράνουμε ότι οι θεωρητικές και τεχνικές αρχές των οκτώ ήχων της λειτουργικής μουσικής βρίσκονται στα αλχημιστικά (χυμευτικά) κείμενα, που σίγουρα εκφράζουν τις πνευματικές αξίες του αρχαίου και μεταγενέστερου ελληνισμού. Βέβαια υπάρχουν πολλές διαφορές ανάμεσα στις παλαιές και μεταγενέστερες μορφές της εκκλησιαστικής ψαλμωδίας, γιατί η τέχνη γενικά διαμορφώνεται και εξελίσσεται μόνον όταν ζει.

- 41. Ο ερευνητής αυτός (Α History, σελ. 77) δέχεται ότι τα κείμενα των αλχημιστών που αναφέρονται στη μουσική αποτελούν συγχώνευση ελληνικών κοσμολογικών ιδεών με γνωστικές και άλλες μυστικές αιρέσεις.
  - 42. Βλ. «Studien...» III, AM XII (1940), σελ. 49. Πρβλ. και Ε. Wellesz, A History, σελ. 77.
  - 43. E. Wellesz, A History, σελ. 77.
- 44. Πρβλ. G. Reese, μν. έργο, σελ. 86. Στη μεταγενέστερη βυζαντινή μουσική θεωρία δεν αναφέρονται μόνο οι πλαγιασμοί των μελωδιών, αλλά και οι 24 τόνοι. Ο G. Reese, ό.π., αναφέρει χαρακτηριστικά: «Ένα σύστημα που αποτελείται από διαζευγμένες τετραχορδίες επανεμφανίζεται στον «Αγιοπολίτη» και στις «παπαδικές». Θα συναντήσουμε ένα παρόμοιο σύστημα ξανά στη δυτική θεωρία. Η τελευταία βυζαντινή θεωρία μας κάνει μια εισαγωγή, επίσης, σε ανιόντες και κατιόντες τύπους σχετικά με τους κύριους και πλάγιους αντιστοίχως».

### 3.2. Τα Γεροντικά

Τέσσερα κυρίως αποσπάσματα από τα Γεροντικά, που περιέχουν ψυχωφελείς περιγραφές και διηγήσεις για μοναχούς, περιλαμβάνουν επίσης σημαντικές πληροφορίες για ορισμένους όρους που αφορούν άμεσα το θέμα μας. Η αρχαιότητα των κειμένων αυτών και η αναφορά τους σε γεγονότα της μοναστικής ζωής αυξάνει την αξία τους και τα κατατάσσει ανάμεσα στις πιο αξιόλογες μαρτυρίες για τη μουσική, δεδομένου ότι σ' αυτά, για πρώτη φορά, συναντάται ο όρος «οκτώηχος».

Το πρώτο απόσπασμα αναφέρεται σε περιστατικό του δ΄ αιώνα¹. Ένας δόκιμος μοναχός διαμαρτύρεται έντονα στο γέροντά του αββά Παμβώ, επειδή στο ασκητήριό τους δε χρησιμοποιούν κανόνες και τροπάρια, όπως συμβαίνει στις κοσμικές ακολουθίες. Στην απάντησή του ο γέροντας εκφράζει το φόβο ότι οι μοναχοί με τη διάδοση της ψαλμωδίας θα αφήσουν «τήν στερεάν τροφήν τήν διά τοῦ ἀγίου πνεύματος ἡηθεῖσαν καί ἐξακολουθήσουσιν ἄσματα καί ἤχους»². Ο Παμβώ συμπληρώνει πως οι μοναχοί δεν ήλθαν στην έρημο «ἵνα παρίστανται τῷ Θεῷ καί μετεωρίζωνται καί μελωδῶσιν ἄσματα καί ρυθμίζωσιν ἤχους»³. Και προβλέπει ότι θα έρθουν μέρες που οι χριστιανοί θα εγκαταλείψουν τα ιερά αναγνώσματα «γράφοντες τροπάρια καί ἐλληνικούς λόγους καί χυθήσεται ὁ νοῦς εἰς τρόπους καί εἰς τούς λόγους τῶν Ἑλλήνων»⁴.

Ανάλογες παρατηρήσεις για την ψαλμωδία γίνονται στο άλλο απόσπασμα που αναφέρεται στον Καππαδόκη αββά Παύλο που χρονολογείται τον ε΄ αιώνα. Ανάμεσα στα άλλα ο ηγούμενος συμβουλεύει τον υποτακτικό του ότι «τό τροπάρια καί κανόνας ψάλλειν καί ήχους μελίζειν τοῖς κατά κόσμον ἱερεῦσι τε καί τοῖς λοιποῖς ἀρμόζον»<sup>5</sup>.

Στο τρίτο απόσπασμα, που αφορά περιστατικό του στ΄ αιώνα, οι μοναχοί Ιωάννης και Σωφρόνιος ελέγχουν τον ασκητή αββά Νείλο ότι δεν ψάλλει καθόλου τροπάρια στον εσπερινό και τον όρθρο, και συγκεκριμένα στις καθορισμένες στιχολογίες των ακολουθιών αυτών<sup>6</sup>.

Το τέταρτο απόσπασμα, που παρουσιάζει και περισσότερο ενδιαφέρον7,

- 1. Βλ. το Γεροντικό στις εκδόσεις: Μ. Gerbert, Scriptores ecclesiastici I, σελ. 2 εξ., και W. Christ-M. Paranikas, Anthologia graeca, σελ. ΧΧΙΧ εξ. και Β. Ματθαίου, Παύλου Ευεργετινού, Συναγωγή των θεοφθόγγων ρημάτων και διδασκαλιών των θεοφόρων και αγίων Πατέρων, τόμ. Β΄, Αθήναι 1958, σελ. 113 εξ. Για τη χρονολόγηση του αποσπάσματος βλ. Ε. Αντωνιάδου, «Περί του ασματικού...», σελ. 716 και Κ. Μητσάκη, Βυζαντινή υμνογραφία, σελ. 67.
  - 2. Ό.π.
  - 3. Ό.π.
  - 4. Ό.π.
  - 5. J.- B. Pitra, Hymnographie, σελ. 43, υποσ. 3.
- 6. J.- B. Pitra, Juris ecclesiastici graecorum historia et monumenta II, Ρώμη, 1868, σελ. 220 και W. Christ M. Paranikas, μν. έργο, σελ. ΧΧΧ, υποσ.
  - 7. ΡΟ VIII, σελ. 178-180 και Β. Ματθαίου, μν. έργο, σελ. 119 εξ.

αναφέρεται στην ιστορία του περίφημου αββά Σιλουανού (δ΄ αιώνας) και μας δίνει ακριβή στοιχεία για το είδος της ψαλμωδίας. Όταν ξυπνώ τη νύκτα, του αναφέρει κάποιος αδελφός, «πολλά πυκτεύω καί χωρίς τοῦ ήχου ψαλμόν οὐ λέγω και οὐ δύναμαι περιγενέσθαι τοῦ ὕπνου». Ο γέροντας απαντά: «Τέκνον, τό λέγειν σε τούς ψαλμούς μετά ήχου πρώτη ὑπερηφανία ἐστί καί ἔπαρσις, τουτέστιν ἐγώ ψάλλω». Ο αδελφός επιμένει: «Ἐγώ αββά ἐξ ὅτου ἐμόνασα τήν ἀκολουθίαν τοῦ κανόνος καί τάς ὥρας κατά τήν ὀκτώηχον ψάλλω». Ο γέροντας στη συνέχεια τον επιπλήττει και του επισημαίνει ότι οι μεγάλοι πατέρες ασκήτευαν «οὐκ ἐν ἄσμασι καί τροπαρίοις καί ήχοις, ἀλλ' ἐν προσευχῆ καί νηστεία... Ἐννόησον, τέκνον, πόσα τάγματά εἰσιν ἐν τῷ οὐρανῷ καί οὐ γέγραπται περί αὐτῶν ὅτι μετά τῆς ὀκτωήχου ψάλλουσιν...»<sup>10</sup>.

Τα αποσπάσματα αυτά των Γεροντικών προκαλούν το άμμεσο ενδιαφέρον πολλών ερευνητών. Απ' αυτούς ο J. Jeannin τα σχολιάζει εκτενώς και παρατηρεί ότι σ' αυτά οι ασκητές παρουσιάζονται όχι μόνον αντίθετοι, αλλά και απορρίπτουν εντελώς τη χρήση της ψαλμωδίας. Βέβαια η αντίδραση αυτή σε τέτοιου είδους λειτουργικούς νεωτερισμούς παρατηρείται για πολλούς αιώνες 11. Αλλά το εκπληκτικό είναι ότι οι ασκητές δεν έψαλλαν ούτε τροπάρια ούτε ήχους. «Αυτό το "ήχους μελίζειν" είναι αξιοσημείωτο. Πρόκεται πιθανώς για τρόπους τους οποίους εκτελούσε ο ψάλτης πάνω σ' ένα δοσμένο τόνο, και οι οποίοι ίσχυαν μετά σε όλο το κομμάτι ή και σε περισσότερα όμοια κομμάτια»<sup>12</sup>. Κάτι ανάλογο, συνεχίζει ο J. Jeannin, συμβαίνει στη σημερινή συριακή λειτουργία, όπου ο διάκονος, μετά το ευαγγελικό ανάγνωσμα, απαγγέλλει ή ψάλλει μια στροφή για το «στώμεν καλώς» με μελωδία ειδική για τις εκφωνήσεις και τα «houssaié» της ακολουθίας 13. Στους πρώτους αιώνες του χριστιανισμού οι ήχοι για τους λειτουργικούς ύμνους ήταν λαϊκές μελωδίες, αλλά πώς ήταν οι ήχοι και πόσοι δεν αναφέρεται στα Γεροντικά<sup>14</sup>. Εξάλλου, η φράση «τά τῆς ὀκτωήχου ψάλλω», καταλήγει ο ίδιος μελετητής, φαίνεται να απηχεί επιδράσεις της μεταρρυθμίσεως του Ιωάννου Δαμασκηνού και υπονοεί όχι ένα μουσικό σύστημα, αλλά ένα λειτουργικό βιβλίο φτιαγμένο κατά την οκτάηχη διάταξη<sup>15</sup>.

Για τον G. Reese, η ιστορία του Σιλουανού παρουσιάζει ιδιαίτερο ενδιαφέρον, γιατί σ' αυτήν η Οκτώηχος αναφέρεται μαζί με την ακολουθία του Κανόνα και τις 'Ωρες και σημαίνει κάποιο είδος συνόψεως. Επίσης, ο όρος «ήχος» δεν

```
8. Ό.π.
```

<sup>9.</sup> Ό.π.

<sup>10. &#</sup>x27;O.π.

<sup>11.</sup> J. Jeannin - J. Puyade, «L' Octoëchos…», *OC* n.s. 3 (1913), σελ. 97. Το ίδιο θέμα βλ. *DACL* 12, 2, σελ. 1896 εξ.

<sup>12.</sup> Ό.π. σελ. 98.

<sup>13.</sup> Ό.π.

<sup>14.</sup> Ό.π.

<sup>15.</sup> Ό.π., σελ. 99. Πρβλ. J. Jeannin - J. Puyade - A. Lassalle, Mélodies liturgiques I, σελ. 93 και DACL ό.π., σελ. 1897.

είναι μια αόριστη και εντυπωσιακή τεχνική έκφραση, αλλά δηλώνει τον τρόπο με τον οποίο μπορεί κανείς να τραγουδήσει μια συγκεκριμένη σύνθεση. Έτσι, κατά τον Reese, ο μοναχός του Γεροντικού φαίνεται πως διακρίνει την Οκτώηχο ως ένα είδος βιβλίου προσευχών από την Οκτώηχο ως μία συλλογή ασμάτων με μουσική διευθέτηση, ενώ ταυτόχρονα υπαινίσσεται κάποια συγγένεια στις δύο περιπτώσεις<sup>16</sup>.

Ο Ε. Werner, στην προσπάθειά του να τοποθετήσει τις αφετηρίες της οκταηχίας σε προχριστιανικές θρησκευτικές βάσεις, δίνει μια τολμηρή εξήγηση στο απόσπασμα του αββά Σιλουανού. Σχολιάζοντας τη ραβινική φιλολογία γύρω από τους γνωστούς όρους μπινεγκινότ και σεμινίτ των ψαλμών, παρατηρεί πως οι όροι που χρησιμοποιεί ο Saadya Gaon<sup>17</sup> συγκρίνονται με το αραβικό και χριστιανικό λεκτικό 18. Ο ραβίνος αυτός μεταφράζει το λαμνατσέαχ στην επιγραφή του έκτου ψαλμού με έναν αραβικό όρο τον οποίο εξισώνει με τον καββαλιστικό εβραϊκό vatikim. Με τον όρο αυτό χαρακτηρίζονται οι λεβήτες εκείνοι που ασταμάτητα λατρεύουν το Θεό 19. Μια ανάλογη περίπτωση στη χριστιανική περιοχή είναι οι Ακοίμητοι. Οι μοναχοί αυτοί εκπροσωπούν ένα ιδιαίτερο τυπικό λατρείας σε εικοσιτετράωρη βάση, τη γνωστή Ακοίμητη Δοξολογία, που ξεκινά γύρω στον ε΄ αιώνα από τη Συρία και διαδίδεται αργότερα και στην Κωνσταντινούπολη<sup>20</sup>. Η ιστορία του ασκητή Σιλουανού, η πιο παλαιά πηγή του όρου «οκτώηχος» με κάποια μουσική έννοια, αποδεικνύει, κατά τον Ε. Werner, τη σχέση των μουσικών τρόπων με τους Ακοίμητους, οι οποίοι πρέπει να ήταν οι πραγματικοί δημιουργοί της Οκτωήχου. Αυτό φαίνεται, συμπληρώνει ο ίδιος ερευνητής, με όσα δηλώνει ο ηγούμενος, ο οποίος παρουσιάζει την ψαλμωδία ως ένα παλαιό έθιμο. Στο έθιμο αυτό δείχνει άλλωστε την περιφρόνησή του, όπως και οι άλλοι ονομαστοί ασκητές, που προτιμούν τη διαρκή εγρήγορση από την απλή προσευχή<sup>21</sup>.

Δεν υπάρχει αμφιβολία ότι τα Γεροντικά μας δίνουν, αν όχι ακριβείς, τουλάχιστον όμως αρκετά χρήσιμες πληροφορίες σχετικά με το μουσικό ζήτημα της οκταηχίας. Οι τεχνικοί όροι που χρησιμοποιούνται στα κείμενα αυτά πρέπει να προέρχονται απευθείας από τη λειτουργική πράξη. Ο μαθητής του Παμβώ, λ.χ., μαθαίνει τα τροπάρια στο Ναό του Αγίου Μάρκου της Αλεξανδρείας. Οι δηλώσεις του αυστηρού ασκητή εκφράζουν τους φόβους του για τους νεωτερισμούς που μπήκαν στην Εκκλησία και που δεν έχουν καμιά θέση στους αναχωρητές<sup>22</sup>. Η σημαντική όμως διαπίστωση του Παμβώ είναι ότι η λειτουργική

<sup>16.</sup> G. Reese, Music in the Middle Ages, σελ. 73.

<sup>17.</sup> Βλ. κεφ. 1.1.

<sup>18.</sup> E. Werner, The Sacred Bridge, σελ. 385.

<sup>19.</sup> E. Werner, ό.π.

<sup>20.</sup> Ε. Werner, ό.π. Για το θέμα αυτό βλ. Ι. Φουντούλη, Η εικοσιτετράωρος ακοίμητος δοξολογία, Αθήναι 1963, σελ. 27.

<sup>21.</sup> E. Werner, ό.π., σελ. 385.

<sup>22.</sup> Ο Κ. Μητσάκης (μν. έργο, σελ. 69) διατυπώνει την άποψη ότι η αντίδραση των ασκητών

μουσική δέχεται την επίδραση του ελληνικού πνεύματος. Με έμφαση ο ασκητής αυτός αναφέρεται στους «τρόπους» και «λόγους» των Ελλήνων. Προφανώς υπαινίσσεται τη μουσική και λογοτεχνική παράδοση του ελληνισμού. Αδιαμφισβήτητα, λοιπόν, η μουσική και η ποίηση των Ελλήνων, με το δυναμισμό της τεχνικής και αισθητικής τους υποδομής, επηρεάζουν σημαντικά τη διαμόρφωση της χριστιανικής ασματουργίας και, παρά τις αντιρρήσεις των ασκητών, διαμορφώνουν ένα μόνιμο πια καθεστώς. Έτσι, ο χριστιανός μελωδός είναι ο δημιουργός εκείνος που στηρίζεται στις σταθερές βάσεις των μουσικών και ποιητικών προτύπων του ελληνισμού. Κατά συνέπεια το σύστημα των ελληνικών μουσικών τρόπων είναι σίγουρα η προϋπόθεση της οκταηχίας, που με τα τροπάριά της προκαλεί την αντιπάθεια των αναχωρητών. Βέβαια, η λέξη «τροπάριο» έχει στα κείμενα των Γεροντικών έναν ευρύτερο χαρακτήρα. Ωστόσο, είναι πολύ πιθανό ότι ο τεχνικός αυτός όρος χαρακτηρίζει εξελιγμένες φόρμες ύμνων πάνω σε συγκεκριμένη μελωδική και ρυθμική βάση και είναι από τους πιο παλαιούς<sup>23</sup>.

Για πρώτη επίσης φορά συναντάνται στα Γεροντικά και η λέξη ήχος<sup>24</sup>. Οι λέξεις τόνος και τρόπος της αρχαίας ελληνικής θεωρίας, καθώς και στοχός ή στοίχος των αλχημιστικών κειμένων, είναι τεχνικοί όροι που χαρακτηρίζουν το είδος μιας μελωδίας. Στην ελληνική λειτουργική υμνογραφία, οι όροι αυτοί αντικαθίστανται με τον όρο ήχος. Σύμφωνα με τα Γεροντικά, η τέχνη της ψαλμωδίας και της συνθέσεως ασμάτων, τροπαρίων και κανόνων συνδέεται στενά με το σύστημα των ήχων και αποτελεί συνήθεια του κοσμικού λειτουργικού τυπικού. Έτσι, οι όροι άσματα και ήχοι πρέπει να υποδηλώνουν έναν ολοκληρωμένο λειτουργικό ύμνο με πολλές στροφές, τα λεγόμενα τροπάρια. Οι ομάδες των τροπαρίων αποτελούσαν το ποιητικό και μελωδικό σύνολο που αντιπροσώπευε έναν ήχο, ενώ κάθε ήχος είχε διάφορες ομάδες τροπαρίων. Τα τροπάρια αυτά έπαιρναν ορισμένες ονομασίες ανάλογα με τη θέση τους στη λειτουργική πράξη. Στην πολύπλοκη αυτή συνθετική εργασία με τη συστηματική κατάταξη των εξελιγμένων πια μορφών της λειτουργικής υμνογραφίας αναφέρονται τα περιστατικά των Γεροντικών. Η κατάταξη αυτή δεν είναι τίποτα άλλο από τα

στην ψαλμωδία είναι μια γενικότερη κατάσταση διαμαρτυρίας της Εκκλησίας στις καινοτομίες, πράγμα που φαίνεται από την επιστολή του Μ. Βασιλείου «Τοῖς κατά Νεοκαισάρειαν κληρικοῖς». Ωστόσο η περίπτωση του Μ. Βασιλείου δεν πρέπει να έχει σχέση με τις μοναστικές αυστηρότητες ή με κάποια επίσημη γραμμή της Εκκλησίας. Πολύ σωστά ο Ε. Werner (μν. έργο, σελ. 388) παρατηρεί ότι η καταφρόνηση των ασκητών στην ψαλμωδία έρχεται σε σφοδρή αντίθεση με την περιγραφή της Αιθερίας. Περισσότερα για το θέμα αυτό βλ. Α. Αλυγιζάκη, «Η λειτουργική μουσική...», σελ. 273.

- 23. Η άποψη του Κ. Μητσάκη (μν. έργο, σελ. 75), ότι όλοι οι όροι στα Γεροντικά δηλώνουν το εξελιγμένο αντίφωνο είναι αβάσιμη, γιατί δεν είναι δυνατόν τα κείμενα αυτά να επιμένουν σε τόσους όρους, υπονοώντας το ίδιο πράγμα.
- 24. Για τον όρο αυτό Βλ. Κ. Φιλοξένους, Λεξικόν της ελληνικής εκκλησιαστικής μουσικής, Κωνσταντινούπολις 1868, σελ. 107. Βλ. επίσης, το κεφ. 3.3., όπου αναφέρεται ότι οι Σύριοι ονομάζουν τους ήχους «Ikhadias».

συστήματα των τροπαρίων για τους οκτώ ήχους, δεδομένου ότι η λέξη ήχος στα κείμενα που εξετάζουμε έχει μια ειδική σημασία για καθαρά λειτουργική χρήση $^{25}$ .

Αλλά η σημαντικότερη μαρτυρία των Γεροντικών ομιλεί για την Οκτώηχο. Ο όρος αυτός στην ιστορία του Σιλουανού αναφέρεται δύο φορές. Είναι προφανές ότι για μια τόσο πρώιμη εποχή με δυσκολία μπορεί να μιλήσει κανείς όχι μόνο για την Οκτώηχο ως λειτουργικό βιβλίο, αλλά και για τους άλλους τεχνικούς όρους των Γεροντικών τους οποίους σχολιάσαμε, όπως είναι ο κανόνας, το τροπάριο και ο ήχος. Πρώτος ο W. Christ<sup>26</sup>, μιλώντας για τον κανόνα, κι ύστερα ο J. Jeannin, για την Οκτώηχο<sup>27</sup>, διατυπώνουν την ίδια περίπου υπόθεση, πως κάποιος δηλαδή μεταγενέστερος αντιγραφέας παρεμβάλλει στις παλαιές αφηγήσεις των Γεροντικών όρους από τη λειτουργική πράξη του καιρού του. Η υπόθεση όμως αυτή δε λύνει ουσιαστικά το πρόβλημα, αν ληφθούν υπόψη οι διάφορες ενδείξεις που τοποθετούν τουλάχιστο το ζήτημα των ήχων, αν όχι και της Οκτωήχου ως λειτουργικής συλλογής, στον δ΄ αιώνα. Έχουμε ήδη αναφερθεί στα αλχημιστικά συγγράμματα και στη συμβολή του Βοήθιου στην εδραίωση του αρχαιοελληνικού μουσικού συστήματος των τρόπων κατά το μεσαίωνα. Οι ίδιοι οι εκκλησιαστικοί Πατέρες του δ΄ αιώνα, αναφέρονται στην ποικιλία<sup>28</sup> της εκκλησιαστικής μελωδίας, το χαρακτήρα της και τη διάδοσή της σ' ολόκληρη την Εκκλησία<sup>29</sup>. Στο κλίμα αυτό, σύμφωνα με τα Γεροντικά, αντιδρούν οι ασκητές και όχι ολόκληρος ο μοναχισμός<sup>30</sup>. Συνεπώς, ο όρος «οκτώηχος» των κειμένων μας, αν δεν υπαινίσσεται κάποια λειτουργική συλλογή προγενέστερη του Δαμασκηνού, είναι πολύ πιθανό ότι αναφέρεται αόριστα στο σύστημα των ήχων. Πάνω σ' αυτό μας προβληματίζει ιδιαίτερα η γραφή «κατά τήν 'Οκτώηχον ψάλλω»<sup>31</sup>, που διαφοροποιεί τη σημασία της φράσεως των Γεροντικών. Στην περίπτωση αυτή η φράση σημαίνει: «ψάλλω την ακολουθία του κανόνα και τις ώρες σύμφωνα με την οκταηχία». Το ίδιο άλλωστε εννοεί και η τελευταία πρόταση, ότι δηλαδή τα τάγματα στον ουρανό δεν ψάλλουν

- 25. Πρβλ. J. Jeannin J. Puyade A. Lassalle, Mélodies liturgiques I, σελ. 94.
- 26. W. Christ, «Über die Bedeutung von Hirmos, Troparion und Kanon in der griechischen Poesie des Mittelalters erläutert an der Hand einer Schtift des Zonaras», SAWM (1870) σελ. 102, από Κ. Μητσάκη, μν. έργο, σελ. 74.
  - 27. J. Jeannin J. Puyade A. Lassalle, Mélodies Liturgiques I, σελ. 93.
- 28. Βλ. Μ. Βασιλείου, Επιστολή 207, 3, ΒΕΠΕΣ 55, σελ. 242, 7: «καί οὕτως ἐν τῆ ποικιλία τῆς ψαλμφδίας τήν νύκτα διενεγκόντες μεταξύ προσευχόμενοι...».
- 29. Ό.π. «Ἐπί τούτοις εἰ ἡμᾶς ἀποφεύγετε, φεύξεσθε μέν Αἰγυπτίους, φεύξεσθε δέ Λίβυας ἀμφοτέρους, Θηβαίους, Παλαιστίνους, «Αραβας, Φοίνικας, Σύρους καί τούς πρός τῷ Εὐφράτη κατφκισμένους, καί πάντας ἀπαξαπλῶς παρ' οἰς ἀγρυπνίαι καί προσευχαί καί αἰ κοιναί ψαλμφδίαι τετίμηνται».
  - 30. Βλ. Α. Αλυγιζάκη, μν. έργο, σελ. 273 εξ.
- 31. Τη γραφή αυτή διατηρεί η συλλογή του Ευεργετινού, ενώ η PO έχει «καί τά τῆς ὀκταήχου ψάλλω».

«μετά τῆς ὀκτωήχου» (= σύμφωνα με τους οκτώ ήχους). Σε αντίθετη περίπτωση, η φράση αυτή, αν μιλούσε για κάποια συλλογή και συγκεκριμένα για την Οκτώηχο του Δαμασκηνού, θα έπρεπε να είναι: «τά τῆς ὀκτωήχου ψάλλουσιν». Σε σχέση με αυτά, είναι χαρακτηριστική η περίπτωση σύμφωνα με την οποία ο J. Jeannin, ενώ εισηγείται πως στα Γεροντικά έχουν υπεισέλθει νεότεροι όροι, εξηγεί τη φράση «τά τῆς ὀκτωήχου ψάλλω» = ψάλλω τα τροπάρια της λειτουργικής μουσικής που έχει οκτώ ήχους<sup>32</sup>. Εξάλλου, τα κείμενα των Γεροντικών αναφέρονται στην αντίδραση των ασκητών προς το κοσμικό τυπικό λατρείας, το οποίο παρουσιάζεται με τους παραπάνω όρους<sup>33</sup>. Η άποψη όμως ότι η ιστορία της οκταηχίας μπορεί να φθάσει ως τον δ΄ αιώνα και γενικότερα ως την εποχή πριν από τον Ιωάννη Δαμασκηνό, ενισχύεται, όπως θα δούμε, και από άλλα ειδικότερα θέματα, όπως είναι η Οκτώηχος του Σεβήρου, το ελληνικό λειτουργικό βιβλίο του Τροπολογίου και ορισμένες άλλες μαρτυρίες από την ιστορία του βυζαντινού και συριακού λειτουργικού τυπικού.

### 3.3. Η Οκτώηχος του Σεβήρου

Από τις παλαιότερες συλλογές ελληνικών λειτουργικών ύμνων είναι και η Οκτώηχος του Σεβήρου Αντιοχείας (στ΄ αι.). Το υμνολόγιο αυτό παρουσιάζει μεγάλο ενδιαφέρον, επειδή σχετίζεται άμεσα με το ζήτημα των οκτώ ήχων της ελληνικής υμνογραφίας και συνδέεται οργανικά με ολόκληρη τη συριακή λειτουργική παράδοση. Έτσι μας δίνεται η ευκαιρία να αξιοποιήσουμε ορισμένες χρήσιμες πληροφορίες για την οκταηχία, η οποία, στις ελληνικές και συριακές πηγές, παρουσιάζει πολλά κοινά χαρακτηριστικά.

Όταν ο Σεβήρος ανέλαβε τα καθήκοντα του ως Πατριάρχης Αντιοχείας (512-518), έδειξε μεγάλο ζήλο στο ποιμαντικό έργο και φρόντισε ιδιαίτερα για τη λαμπρότητα της λατρείας<sup>1</sup>. Είχε αντιληφθεί ότι ο λαός της Αντιοχείας αρέσκετο γενικά στη μουσική όχι μόνο της Εκκλησίας, αλλά και του θεάτρου.

- 32. Bλ. J. Jeannin J. Puyade A. Lassalle, *Mélodies liturgiques* I, σελ. 94 «Le mot μουσική est fiminin. N' est-ce pas en sous-entendant ce mot qu'on pouvait dire au IVe siécle: "τά τῆς ὀκτωήχου", c' est a dire: "Les chants de la musique liturgique, laquelle a huit modes"?».
- 33. Ίσως η λέξη άσματα να υπονοούσε την ποικιλία των ήχων της κοσμικής μουσικής. Στα Γεροντικά η λέξη ήχος συμπλέκεται με τις λέξεις άσματα, τροπάρια, και κανόνες. Σ' όλες τις περιπτώσεις η λέξη αυτή υποδεικνύει την προοδευτική σχηματοποίηση της υμνογραφίας. Φαίνεται δηλαδή ότι από τα άσματα οδηγούμαστε στα τροπάρια κι ύστερα στους ήχους.
- 1. Ιωάννου Αφθονία, *Βίος Σεβήρου Αντιοχείας* (Συριακό κείμενο γαλλική μετάφραση, έκδ. Μ.-Α. Kugener), *PO* II, σελ. 207 264. Πρβλ. και J. Jeannin J. Puyade, «L' Octöechos...», *OC* n.s. 3 (1913), σελ. 87-88. Το ίδιο θέμα βλ. *DACL* 12, 2, σελ. 1891 εξ. Πρβλ. επίσης J. Jeannin J. Puyade A. Lassalle, *Mélodies liturgiques* I, σελ. 88-89.

Έτσι, ως πατέρας έψαλλε μαζί με τα παιδιά του, τοποθετούσε ψάλτες και συνέθετε ύμνους<sup>2</sup>. Η κατάνυξη και η πνευματική χαρά των ύμνων αυτών είχε ως αποτέλεσμα να εγκαταλειφθούν τα θέατρα και να γεμίσουν οι εκκλησίες<sup>3</sup>. Κάτω από τις συνθήκες αυτές, οι ύμνοι του Σεβήρου απετέλεσαν τη λειτουργική συλλογή του Πατριαρχείου Αντιοχείας. Η εκθρόνιση όμως του Σεβήρου περιόρισε την επίδραση της συλλογής στους ορθόδοξους κύκλους<sup>4</sup>.

Οι Σύριοι μονοφυσίτες ενδιαφέρθηκαν να συγκεντρώσουν τη λογοτεχνική κληρονομιά του ηγέτη τους. Οι συνθήκες όμως δεν επέτρεψαν τη χρησιμοποίηση της ίδιας της συλλογής, επειδή το κέντρο του μονοφυσιτισμού μεταφέρθηκε από την εξελληνισμένη Συρία στην αραμαϊκή Μεσοποταμία. Εκεί, στις αρχές του ζ΄ αιώνα, λειτουργικές και άλλες θεολογικές ανάγκες επέβαλαν τη μετάφραση, από τα ελληνικά στα συριακά, πολλών εκκλησιαστικών κειμένων μεταξύ των οποίων και το υμνολόγιο του Σεβήρου, που το μετάφρασε ο Παύλος Εδέσσης<sup>5</sup>. Η μετάφραση αυτή χρησιμοποιήθηκε, σε μια κριτική αναθεώρηση στα συριακά, από τον Ιάκωβο Εδέσσης το 675. Μια σημείωση στο τέλος της εργασίας του Ιακώβου μας δίνει πολύ σημαντικές πληροφορίες για την υμνογραφία και τη μουσική: «Με κάθε δυνατή φροντίδα ξεχώρισα τα λόγια του δασκάλου (Σεβήρου) από εκείνα που προστέθηκαν από τον ίδιο τον Παύλο, με σκοπό να είναι ίση η ποσότητα των μέτρων στο τραγούδι εξαιτίας του σύντομου και φτωχού συριακού λεξιλόγιου συγκριτικά με το ελληνικό. Όταν έγραψα τις λέξεις του δασκάλου με μελάνι, αυτές που προστέθηκαν τις έγραψα με κόκκινο και αυτές που ο ίδιος ο μεταφραστής άλλαξε για τον ίδιο λόγο, με σκοπό δηλαδή να υπάρχει μια ισότητα των μέτρων στις φράσεις με την ψαλμωδία των ελληνικών φράσεων, τις έγραψα με μικρούς χαρακτήρες και ανάμεσα στις γραμμές, ώστε με τον τρόπο αυτό να ξέρει κανείς εύκολα και όταν θέλει πώς είναι στα ελληνικά»<sup>7</sup>.

Όπως φαίνεται, η μετάφραση κάλυψε λειτουργικές ανάγκες. Ο Παύλος είχε μπροστά του ένα πολύ λαϊκό και συγκροτημένο υμνολόγιο για όλες τις περιστάσεις του λειτουργικού έτους. Βέβαια, η γλώσσα δεν ανταποκρινόταν στο νέο μονοφυσιτικό κέντρο της Έδεσσας. Εντούτοις, μια μετάφραση θα συναντούσε τεράστια προβλήματα, εξαιτίας του μέτρου και της μελωδίας των ύμνων. Με

- 2. Ιωάννου Αφθονία, ό.π., σελ. 243-45.
- 3. 'O.π.
- 4. Βλ. τα παραπάνω έργα των J. Jeannin J. Puyade A. Lassalle.
- 5. Ιακώβου Εδέσσης, Ύμνοι Σεβήρου Αντιοχείας κ. ά. (Συριακό κείμενο αγγλική μετάφραση, έκδ. Ε. W. Brooks), PO VI, σελ. 9-179 και VII, σελ. 595-802. Ο W.Brooks στον πρόλογό του (PO VI, σελ. 5) αναφέρει ότι για τη μετάφραση του Παύλου ομιλεί ο ίδιος ο Ιάκωβος (χφ. Βρετ. Μουσείου, Add. 17.134, f. 75r).
- 6. Βλ. τον πρόλογο του Ε. W. Brooks στην παραπάνω έκδοση, PO VI, σελ. 5-7. Πρβλ. J. Jeannin J. Puyade, μν. έργα και A. Baumstark, Liturgie Comparée, Chevetogne 1953, σελ. 106.
- Βλ. Ιακώβου Εδέσσης, μν. έργο, PO VII, σελ. 801-802 και J. Jeannin J. Puyade, Ł'
   Octoëchos...», OC n.s. 3 (1913), σελ. 89 ή DACL 12, 2, σελ. 1892. Βλ. επίσης J. Jeannin J.
   Puyade A. Lassalle, Mélodies liturgiques I, σελ. 90.

μεγάλη προσοχή ο μεταφραστής άλλαξε ή παρενέβαλε ορισμένες φράσεις και λέξεις για καθαρά ρυθμικούς και μουσικούς λόγους. Από την άποψη αυτή, η συριακή μετάφραση αντιστοιχούσε στο πρωτότυπο. Έτσι, η σπουδαία ελληνική συλλογή συνέχισε να προσφέρει τις υπηρεσίες της αυτή τη φορά όμως προσαρμοσμένη στις ανάγκες του αραμαϊκού χώρου<sup>8</sup>.

Η κριτική εργασία του Ιακώβου, με τη λεπτομερειακή εξέταση της μεταφράσεως του Παύλου, σώζεται στα πολύτιμα χφφ. Add. 17.134 και Add. 18.816 του Βρετανικού Μουσείου, των οποίων την έκδοση με παράλληλη αγγλική μετάφραση επιμελήθηκε ο Ε. W. Brooks<sup>9</sup>. Από τα κείμενα αυτά μπορούμε να γνωρίσουμε μέσα από την πρώτη μετάφραση του Παύλου το ελληνικό πρωτότυπο που βέβαια έχει χαθεί. Πρέπει να σημειωθεί εδώ ότι η εργασία του Ιακώβου δεν έγινε για λειτουργικούς σκοπούς. Αυτό άλλωστε φαίνεται από τις σημειώσεις ανάμεσα στις γραμμές του κειμένου και την πολυχρωμία του κριτικού καταλόγου<sup>10</sup>. Ωστόσο, τα κείμενα αυτά φαίνεται πως αναπληρώνουν τη μετάφραση του Παύλου, η οποία αργότερα εγκαταλείπεται.

Ο λειτουργικός κύκλος στο υμνολόγιο του Σεβήρου σύμφωνα με το χφ. Add. 17.134 του Βρετανικού Μουσείου είναι ο ακόλουθος: Στο πρώτο μέρος προηγούνται οι εορτές του Κυρίου, από τα Χριστούγεννα — αρχή του εκκλησιαστικού έτους της Αντιοχείας — μέχρι την Πεντηκοστή<sup>11</sup>. Στη συνέχεια, ως δεύτερο μέρος, ακολουθούν οι εορτές των Αγίων με τη θέση που κατέχουν στο λειτουργικό έτος: των Αγίων Νηπίων των «ὑπό Ἡρώδου ἀναιρεθέντων», της Θεοτόκου, του Αγίου Ιωάννου του Βαπτιστού, του πρωτομάρτυρα Στεφάνου, των Αγίων Αποστόλων, των Προφητών, των Μαρτύρων, των Αγίων Πατέρων<sup>12</sup> κ.τ.λ. Εδώ ακόμη περιλαμβάνονται ύμνοι της θείας κοινωνίας, του νυχθημέρου, περιστασιακοί κ.ά<sup>13</sup>. Είναι χαρακτηριστική η διάταξη αυτή των ύμνων, η οποία δίνεται εδώ για να φανεί η διαφορά του λειτουργικού τούτου βιβλίου, που ονομάστηκε Οκτώηχος από τη δαμασκήνεια Οκτώηχο<sup>14</sup>.

Από το προ-ιακωβιτικό κείμενο δε σώζεται κανένα χφ., ενώ η αναθεώρηση του Ιακώβου βρίσκεται μόνο στα χφφ. που αναφέρθηκαν παραπάνω. Συλλογές όμως που βασίζονται στο κείμενο αυτό βρίσκονται σ' ένα μεγάλο αριθμό χφφ. του Βρετανικού κυρίως, αλλά και άλλων μουσείων, τα οποία χρονολογούνται

- 8. Βλ. ΟС 3 (1913), σελ. 90 και παραπάνω μν. έργα.
- Βλ. Ιακώβου Εδέσσης, μν. έργο. Ένα μέρος από το κείμενο των χφφ. βλ. στο κεφ. 7.2., πίνακες 1 και 2.
- 10. Για τον Ε. W. Brooks (PO VI, σελ. 6) η σημαντική αξία της εργασίας του Ιακώβου βρίσκεται στο γεγονός ότι ο συγγραφέας αυτός δίνει τις αγιογραφικές αναφορές πλήρως στα περιθώρια. Έτσι παρουσιάζεται μια καινούρια πηγή για την κριτική του κειμένου της Αγ. Γραφής.
  - 11. PO VI, σελ. 45-154.
  - 12. PO VI, σελ. 154-179 και PO VII, σελ. 595-668.
  - 13. PO VII, σελ. 669-802.
  - 14. Βλ. κεφ. 3.4.

από τον η΄ ως τον ιδ΄ αιώνα<sup>15</sup>. Αλλά η κατάταξη των ύμνων στα χφφ. μετά τον θ΄ αιώνα άλλαξε ριζικά. Αυτό φυσικά οφείλεται στις διάφορες λειτουργικές ανάγκες. Δεν υπάρχουν, λέει ο Ε. Brooks, δύο χφφ. παρόμοια σύμφωνα με τη διάταξη του ιακωβιτικού κειμένου<sup>16</sup>. Μ΄ όλα ταύτα, η μετάφραση του Παύλου πρέπει να ήταν σε χρήση κατά τη διάρκεια του ζ΄ αιώνα και ουσιαστικά πρέπει να ίσχυε ακόμη και τον η΄ αιώνα. Αυτό συμπεραίνεται από το γεγονός ότι η αναθεώρηση του Ιακώβου στην αρχή δεν είχε κανένα λειτουργικό χαρακτήρα.

Η σύντομη ιστορία της χειρογράφου παραδόσεως των ύμνων της συλλογής του Σεβήρου δε θα είχε κανένα νόημα για το θέμα μας, αν δε μας έδινε ανάγλυφη την ιστορική εξέλιξη που παρουσιάζουν σε σχέση με τη χρήση τους τα λειτουργικά βιβλία. Είναι χαρακτηριστικό ότι στη συριακή, όπως και στην ελληνική λειτουργική πράξη, ισχύουν οι ίδιες σχεδόν προϋποθέσεις πάνω στα θέματα αυτά. Κατά συνέπεια είναι βέβαιο πως υπάρχουν κοινές πηγές και στις δύο παραδόσεις. Αλλά αυτό θα φανεί με όσα θα εκτεθούν στη συνέχεια.

Το χφ. Add. 17.134 του Βρετανικού Μουσείου περιέχει σε ορισμένα σημεία την ένδειξη του ήχου με τον οποίο πρέπει να ψάλλονται οι ύμνοι. Ο Ε. Βrooks αδικαιολόγητα αμφισβητεί αυτή την επισημείωση<sup>17</sup>. Ο ίδιος όμως, σε άλλο σημείο, αναφέρει ότι τα μεταγενέστερα χφφ. είναι επαναλήψεις του Ιακώβου. Σ' αυτά, η διευθέτηση των ύμνων με τους οκτώ ήχους εξυπηρετεί καθαρά λειτουργικές ανάγκες<sup>18</sup>. 'Αλλωστε γι' αυτό η συλλογή φέρει το όνομα Οκτώηχος<sup>19</sup>. Στο χφ., λ.χ., Add. 17.207 του η΄ αιώνα υπάρχει η επιγραφή «Ύμνοι του Σεβήρου για διάφορες εορτές και περιστάσεις»<sup>20</sup>. Στο Add. 14.514 του θ΄ αιώνα, ο τίτλος του κάθε ύμνου συνοδεύεται από ένα γράμμα στο περιθώριο που δείχνει τον ήχο της ψαλμωδίας<sup>21</sup>. Το νέο σημαντικό χαρακτηριστικό είναι ότι μια ομάδα ύμνων, που είναι αφιερωμένοι στους νεκρούς και στην ανάσταση, διευθετείται με τους ήχους κατά ζεύγη, δηλαδή πρώτος, πλάγιος του πρώτου - δεύτερος, πλάγιος του

<sup>15.</sup> Βλ. W. Wright, Catalogue of the Suriac Manuscripts in the British Museum I, London 1870, σελ. 340-358. O Brooks (PO VI, σελ. 5) σημειώνει τα εξής χφφ.: Vat. Syr. 94, Paris. Syr. 337, Oxford Syr. 351, Cambridge, Add. 1993.

<sup>16.</sup> PO VI, σελ. 6.

<sup>17.</sup> O.r. «In the two chief Mss. the tones are not mentioned except in a few places, where they seem to be later additions».  $\Sigma \tau \eta \nu \ \upsilon \pi \sigma \sigma$ . 1  $\tau \eta \varsigma \ (\delta \iota \alpha \varsigma \ \sigma \epsilon \lambda (\delta \alpha \varsigma \ \sigma \upsilon \nu \epsilon \chi (\zeta \epsilon \iota) \$  «For the sake of comparison with other recension I have given the tone (third of the numbers preceding the text) wherever I could learn it from other Mss».

<sup>18.</sup> Ό.π. Πρβλ. και J. Jeanin - J. Puyade, «L' Octoëchos...», OC n.s. 3 (1913), σελ. 92, όπου αναφέρεται ότι δεν μπορούμε να πούμε πως η σημειογραφία είναι μεταγενέστερη επειδή βρίσκεται και στα χειρόγραφα του η΄ και θ΄ αιώνα.

<sup>19.</sup> Ο Ε. Wellesz, Aufgaben und Probleme, σελ. 101, αρνείται το όνομα «Οκτώηχος» στη συλλογή.

<sup>20.</sup> W. Wright, μν. έργο, σελ. 365-6.

<sup>21.</sup> Ό.π., σελ. 341. Πρβλ. και J. Jeannin - J. Puyade, «L' Octoëchos...», OC n.s. 3 (1913), σελ. 92.

δευτέρου κ.τ.λ., με τους αριθμούς 1,5,2,6,3,7,4,8<sup>22</sup>. Την ίδια εποχή ο Δαμασκηνός γράφει τους αναστάσιμους ύμνους του, με τη διαφορά ότι στην ελληνική πράξη οι ήχοι είναι στη συνέχεια 1,2,3 κ.τ.λ. Όλα αυτά σκιαγραφούν τη θέση των ύμνων στη λειτουργική πράξη. Ποια όμως είναι η αρχική μουσική δομή της Οκτωήχου του Σεβήρου; σε ποια επίσης σχέση βρίσκεται με τη συριακή και την ελληνική οκταηχία;

Αρχικά, επειδή τα στοιχεία που μας δίνει η χειρόγραφη παράδοση για να αντιμετωπίσουμε τα ερωτήματα αυτά είναι περιορισμένα, είμαστε υποχρεωμένοι να αξιοποιήσουμε ορισμένες χρήσιμες πληροφορίες των ιστορικο-λειτουργικών πηγών σχετικά με τη μουσική της λατρείας. Έτσι, σε πρώτη φάση, πρέπει να επισημανθεί ό,τι αναφέρεται πάνω σε συγκεκριμένα τεχνικά θέματα της προϊστορίας της συριακής ψαλτικής. Στη συνέχεια με τον ίδιο τρόπο θα ανατρέξουμε στη μεταγενέστερη παράδοση.

Ένα κείμενο του στ΄ αιώνα διασώζει τη συριακή βιογραφία του Αγίου Εφραίμ η ποία γράφτηκε λίγο χρόνο μετά το θάνατό του (Ιούνιους 373)<sup>23</sup>. Εδώ αναφέρεται ότι ο Άγιος, για να καταστείλει την επίδραση των αιρετικών και να εκλαϊκεύσει τις συνθέσεις του, οργάνωσε εκκλησιαστικές χορωδίες. Συγκέντρωνε λοιπόν τους χορωδούς στις εκκλησίες ανήμερα των εορτών του Κυρίου, τις Κυριακές και τις εορτές των μαρτύρων: «Και εκείνος, όπως ένας πατέρας ανάμεσά τους, στεκόταν όρθιος, πνευματικός κιθαριστής, και τους διηύθυνε στις ποικίλες ψαλμωδίες. Τους έδειχνε και τους δίδασκε την ποικιλία των τόνων (ήχων ή τρόπων)»<sup>24</sup>. Η συριακή λέξη που αντιστοιχεί στη λέξη τόνος χρησιμοποιείται ακόμη και σήμερα, για να υποδείξει την αλλαγή και το γύρισμα των εκκλησιαστικών ήχων<sup>25</sup>. Η σημασία της μαρτυρίας αυτής ενισχύεται από τις ελληνικές πηγές. Σύμφωνα με το Σωζόμενο, ο Αρμόνιος «ὄν φασι διά τῶν παρ' Έλλησι λόγων άχθέντα, πρώτον μέτροις καί νόμοις μουσικοῖς τήν πάτριον φωνήν ύπαγαγεῖν καί χοροῖς παραδοῦναι, καθάπερ καί νῦν πολλάκις οἱ Σύριοι ψάλλουσιν οὐ τοῖς 'Αρμονίου συγγράμμασι ἀλλά τοῖς μέλεσι χρώμενοι»<sup>26</sup>. Ο Εφραίμ, αφού διαπίστωσε την επίδραση της υπέροχης ψαλμωδίας του Αρμονίου στους συμπατριώτες του Σύρους, αν και δε γνώριζε καθόλου ελληνικά «ἐπέστη τῆ καταλήψει τῶν 'Αρμονίου μέτρων' καί πρός τά μέλη τῶν ἐκείνου γραμμάτων, έτέρας γραφάς συναδούσας τοῖς ἐκκλησιαστικοῖς δόγμασι συνέθηκε· ὁποῖα αὐτῷ πεπόνητο ἐν θείοις ὕμνοις καί ἐγκωμίοις ἀπαθῶν ἀνδρῶν. Ἐξ ἐκείνου τε Σύροι κατά τόν νόμον τῆς 'Αρμονίου ἀδής τά τοῦ 'Εφραίμ ψάλλουσι»<sup>27</sup>. Την ίδια

<sup>22.</sup> W. Wright, μν. έργο έργο, σελ. 345 εξ. Πρβλ. και G. Reese, *Music in the Middle Ages*, σελ. 74.

<sup>23.</sup> Bλ. J. Jeannin - J. Puyade - A. Lassalle, Mélodies liturgiques I, σελ. 93.

<sup>24.</sup> Bedjan, Acta martyrum et sanctorum III, σελ. 653 από J. Jeannin - J. Puyade - A. Lassalle, μν. έργο, σελ. 93.

<sup>25.</sup> J. Jeannin - J. Puyade - A. Lassalle, ό.π.

<sup>26.</sup> Σωζόμενου, Εκκλ. ιστορία 3, 16 PG 67, 1083.

<sup>27.</sup> Ό.π.

μαρτυρία βρίσκουμε και στο Σύρο βιογράφο του Εφραίμ: «Και, όταν είδε πόση πλάνη ήταν προσκολλημένη στα λόγια αυτά, πήρε τη συμφωνία των λόγων και των μελωδιών και ανακάτωσε στις τελευταίες αυτές το λόγο του Θεού»<sup>28</sup>. Στο ιστορικό αυτό, επίσης, αναφέρεται και ο Θεοδώρητος<sup>29</sup>. Δε χρειάζεται βέβαια να σχολιαστούν οι παραπάνω μαρτυρίες. Αρκεί μόνο να παραλληλιστούν με τη φράση των Γεροντικών «εἰς τρόπους καί εἰς τούς λόγους τῶν Ἑλλήνων» που ήδη σχολιάσαμε<sup>30</sup>. Και στις δύο περιπτώσεις, την ίδια εποχή (δ΄ αι.), γίνεται λόγος για την επίδραση της ποιήσεως και της μουσικής των Ελλήνων και ιδίως της τεχνικής και του συστήματος των μουσικών τρόπων στη λειτουργική πράξη της συρόφωνης και ελληνόφωνης Εκκλησίας. Βέβαια η λειτουργική μουσική, και στις δύο περιπτώσεις, δε μιμείται δουλικά την κοσμική μουσική, αλλά αναπτύσσει, με την πάροδο του χρόνου, ένα δικό της χαρακτήρα με αυτοτελείς τεχνικές και αισθητικές αρχές<sup>31</sup>.

Στην Έδεσσα της Μεσοποταμίας παρατηρείται μια έντονη λειτουργική κίνηση. Εδώ, όπως και στην Αντιόχεια, κατά τον δ΄ αιώνα καλλιεργούνται, αναπτύσσονται αλλά και παγιώνονται τα διάφορα στοιχεία της λατρείας, όπως η αντιφωνία και γενικά οι νόμοι της ψαλμωδίας<sup>32</sup>. Εδώ επίσης αντιμάχεται η Εκκλησία τη γνωστική ποιητική και μουσική δημιουργία. Η δραστηριότητα της πλειονότητας των γνωστικών στον τομέα αυτό ακολουθεί τα ίδια τεχνικά πρότυπα, δηλαδή τους κανόνες της μετρικής και της μουσικής των Ελλήνων<sup>33</sup>. Από τους Βαλεντινιανούς ο Μάρκος τονίζει στο επτάτονο μουσικό σύστημα των αρχαίων Ελλήνων τη «Δοξολογία εἰς τόν Προπάτορα», όπως χαρακτηρίζεται το έργο του «Σιγή»<sup>34</sup>. Οι γνωστικοί, επίσης, αναπτύσσουν την αλληγορική αριθμολογία γύρω από τους αριθμούς επτά και οκτώ και τη διδασκαλία της Ογδοάδας. Σύμφωνα με τον πάπυρο W του Μουσείου του Leyden, οι γνωστικοί χρησιμοποιούσαν τα επτά ελληνικά φωνήεντα στη θέση των επτά τόνων της επταχόρδου

- 29. Εκκλ. Ιστορία 4, 26, PG 82, 1190.
- 30. Βλ. κεφ. 3.2.
- 31. Βλ. Γρηγορίου Νύσσης, Εις την επιγραφήν των ψαλμών 1, 3, PG 44, 444C: «'Αλλά καί τοῦτο προσήκει μή παραδραμεῖν ἀθεώρητον, ὅτι οὐ κατά τούς ἔξω τῆς ἡμετέρας σοφίας μελοποιούς καί ταῦτα τά μέλη πεποίηται».
  - 32. Για την αντιφωνική ψαλμωδία βλ. Θεοδώρητου, Εκκλ. Ιστορία 1, 19, PG 82, 1060.
- 33. Για τον Κ. Σάθα, Ιστορικόν δοκίμιον, σελ. ρμδ΄ εξ., «Αρειανοί και χριστιανοί πολλάκις συνεπλάκησαν άδοντες διαφόρους μεν λέξεις, κατά πάσαν όμως πιθανότητα εν και το αυτό μέλος». Βλ. επίσης Δ. Δρίτσα, Η ποίησις των Γνωστικών, σελ. 184, όπου αναφέρεται ότι «οι γνωστικοί συνθέται δια την μουσικήν επένδυσιν των ύμνων των εχρησιμοποίησαν τους τόνους και τους τρόπους της αρχαίας ελληνικής μουσικής, κατ' αναλογίαν προς την υπό των πλείστων γνωστικών χρήσιν της ελληνικής γλώσσης και μετρικής».
- 34. Ειρηναίου, Έλεγχος Α, ΧΙV, 7, ΒΕΠΕΣ 5, σελ. 126, 11-30. Πρβλ. και Δ. Δρίτσα, μν. έργο, σελ. 185 εξ.

<sup>28.</sup> Bedjan, ό.π. Το συριακό κείμενο και τη γαλλική μετάφραση βλ. J. Jeannin - J. Puyade, «L' Octoëchos...», OC n.s. 3 (1913), σελ. 95 υποσ. 3.

\* λύρας, που ήταν τονισμένη με τα δύο συζευγμένα τετράχορδα της δωρικής κλίμακας<sup>35</sup>. Ο Εφραίμ είναι, για την υμνογραφία και μουσική, ο πρώτος που μάχεται ενάντια στους γνωστικούς με τα ίδια τους τα όπλα. Χρησιμοποιεί τους μετρικούς κανόνες και τις λαϊκές μελωδίες των συνθέσεων του Βαρδεσάνη και του Αρμόνιου, οι ύμνοι των οποίων φέρουν την ένδειξη του τύπου της μελωδίας πάνω στον οποίο πρέπει να ψαλούν<sup>36</sup>. Με τον ίδιο τρόπο, στον ίδιο χώρο δυο αιώνες περίπου αργότερα, θα παρουσιαστούν οι συνθέσεις του Ρωμανού του Μελωδού, οι οποίες στη χειρόγραφη παράδοση φέρουν τις προσημειώσεις των οκτώ ήχων. Οι ενδείξεις αυτές των τροπαρίων στον Εφραίμ και στο Ρωμανό αμφισβητούνται από τους μελετητές και θεωρούνται μεταγενέστερες<sup>37</sup>. Η άποψη αυτή βέβαια απλουστεύει τη λύση του πολύπλοκου τούτου ζητήματος, αλλά σε βάρος της ιστορικής πραγματικότητας. Κι αυτό γιατί η λέξη «Είρμός», στη γειρόγραφη παράδοση της συριακής και ελληνικής υμνογραφίας, είναι μια ισχυρή απόδειξη της ποικιλίας των μελωδιών. Η ποικιλία αυτή ορισμένες φορές θα καθιστούσε αναγκαία την αναγραφή του ήχου. Τα συριακά ris-qolé, όπως σημειώνει ο G. Reese, ήταν, πριν την άνθηση των μεγάλων θεωρητικών της μουσικής, οι αρχαίοι ελληνικοί «Νόμοι»<sup>38</sup>. Έτσι, ακόμη και αν δεν οριζόταν ο ήχος, αυτό δε σημαίνει ότι τα τροπάρια έμεναν απροσδιόριστα από μουσική άποψη. Στην περίπτωση αυτή πρέπει να υπολογιστεί η λαϊκή βάση των συνθέ-

35. Βλ. J. Jeannin - J. Puyade, «L' Octoëchos...», OC n.s. 3 (1913), σελ. 95 και DACL 12, 2, σελ. 1895. Ο Ch. Em. Ruelle, «Le chant des sept voyelles grecques d' après Démétrius...», σελ. 42), παραλληλίζει τα φωνήεντα με τη σημερινή κλίμακα re, ut, si (bémol), la, sol, fa, mi. Βλ. επίσης Ε. Poirée, «Chant des sept voyelles...», σελ. 28, όπου αναφέρεται ότι οι 7 μαγικοί τύποι των φωνηέντων «είναι η επταχορδία της αρχέγονης λύρας, της λύρας του Ερμή, με τα δύο συζευγμένα τετράχορδα re la, la mi, τετράχορδα δωρικού είδους, που έχουν τα ημιτόνια στην άκρη, re ut, si(b), la, la sol fa mi». Τα παραπάνω έχουν μεγάλη σημασία για τα τροπικά συστήματα που επηρεάζουν και τη χριστιανική Εκκλησία.

36. Βλ. J. Jeannin - J. Puyade, μν. άρθρα. Κατά τον Th. Jos. Lamy, Sancti Ephraemi Syri Hymni et Sermones III, Mechliniae 1882, σελ. ΙΧ (βλ. σχετικά και έργο του Π. Τρεμπέλα, Εκλογή, σελ. πθ'), στα ποιήματα του Εφραίμ σε ορισμένο ειρμό ή οίκο υπάρχει η ένδειξη του ήχου που δηλώνει μαζί το μέτρο και το μέλος σύμφωνα με το οποίο πρέπει ο ύμνος να ψάλλεται.

37. Την αξία των ενδείξεων των ήχων στα κοντάκια αμφισβητεί ο Ν. Τωμαδάκης, Εισαγωγή εις την βυζαντινήν φιλολογίαν ΙΙ, Η βυζαντινή υμνογραφία και ποίησις, Αθήναι 1965, σελ. 231. Το λάθος του παραπάνω ερευνητή οφείλεται στο ότι δέχεται τη διαίρεση της βυζαντινής μουσικής σε οκτώ ήχους ως έργο του Ιωάννη Δαμασκηνού. Πρβλ. και Κ. Μητσάκη, Βυζαντινή υμνογραφία, σελ. 200.

38. Βλ. G. Reese, μν. έργο, σελ. 75 και Ε. Werner, The Sacred Bridge, σελ. 391. Ο Α. Gastoué, Les origines du chant romain, Paris 1907, σελ. 279, παρατηρεί πως οι Σύροι έχουν μεγάλο αριθμό τροπαρίων με το όνομα ris-qolé που αντιστοιχεί με τον ειρμό των Ελλήνων. Έτσι η γνώμη του Assemani και Aldoensis ( κατά τον Π. Τρεμπέλα, Εκλογή, σελ. η ζ΄) που ανεβάζουν τους συριακούς ήχους σε 75-275 είναι λανθασμένη. Βλ. και Π. Χρήστου, Η υμνογραφία της αρχαϊκής Εκκλησίας, σελ. 49, όπου αναφέρεται ότι οι συριακοί ήχοι παλαιότερα δεν ήταν μόνο οκτώ, αλλά εκατοντάδες.

σεων, η οποία εξασφάλιζε την καθιέρωση της μελωδίας και στη συνέχεια τη σίγουρη επιβίωσή της $^{39}$ .

Είδαμε ως τώρα τη χειρόγραφη παράδοση του απανθίσματος του Σεβήρου και διαπιστώσαμε πως η συλλογή αυτή των ύμνων, γνωστή ως Οκτώηχος, εξυπηρετούσε τις λειτουργικές ανάγκες της συρόφωνης Εκκλησίας. Ορισμένες ακόμη πληροφορίες, παρά την ανεπάρκειά τους, μας ενημερώνουν για την τεχνική υποδομή της συριακής ψαλμωδίας, η οποία φαίνεται πως, μαζί με τα επιχώρια στοιχεία της, ξεκινά από την ελληνιστική ποιητική και μουσική παράδοση, που είχε διαδοθεί ευρύτατα στη Συρία<sup>40</sup>.

Οι σημαντικότερες όμως πληροφορίες για τη χρήση των οκτώ ήχων στη συρόφωνη λειτουργική πράξη προέρχονται από τον ιακωβίτη συγγραφέα του ιγ΄ αιώνα Bar-Hébraeus. Σε μια δυστυχώς σύντομη περιγραφή αναφέρει: «Και σχετικά με τους ήχους των Κυριακών, όταν περάσει η Νέα Κυριακή (Κυριακή του Θωμά), ο δεύτερος ήχος ακολουθεί τον πρώτο, ο τρίτος το δεύτερο κ.τ.λ. Και για τις καθημερινές ο πέμπτος, ο πλάγιος του πρώτου, συνδέεται με τον πρώτο, ο έκτος με το δεύτερο, ο έβδομος με τον τρίτο, ο όγδοος με τον τέταρτο και αντιστρόφως»<sup>41</sup>. Φαίνεται καθαρά η εξάρτηση της συριακής παραδόσεως από την ελληνική με τους συμβολισμούς της ογδόης ημέρας και την έναρξη του λειτουργικού κύκλου των οκτώ εβδομάδων. Σε ένα άλλο εξαιρετικά σπουδαίο σημείο ο Bar-Hébraeus αναφέρεται στον οκτάηχο λειτουργικό κύκλο των κανόνων, ενώ ταυτόχρονα παραθέτει πολλά στοιχεία για την αισθητική και φιλοσοφική θεώρηση του φαινομένου της οκταηχίας 42. Έτσι, από τις καλύτερες αποδείξεις για τα δάνεια της συριακής από τη βυζαντινή λειτουργική πράξη είναι το ποιητικό είδος των κανόνων το οποίο περνά μέσα στη συριακή υμνογραφία με το όνομα «Ελληνικοί Κανόνες» مُثَفَلًا بِمِيّل Οι συνθέσεις των περίφημων μελωδών του ζ΄ και η΄ αιώνα, με αφορμή τις μεταφράσεις, εφαρμόστηκαν στο συριακό λειτουργικό τύπο, όπου η ελληνική μελωδία με τους οκτώ ήχους δεν

<sup>39.</sup> Πολλοί από τους ειρμούς ήταν αδύνατον να απαληφθούν από τη λαϊκή μνήμη. Στις περιπτώσεις αυτές δεν ήταν αποραίτητη η ένδειξη του ήχου.

<sup>40.</sup> Βλ. Ε. Wellesz, «Melito's Homily on the Passion: An Investigation into the Sources of Byzantine Hymnography», JTS 44 (1943), σελ. 50-52. Ο ερευνητής αυτός υποθέτει ότι ο Ρωμανός και άλλοι ποιητές κοντακίων χρησιμοποίησαν τα συριακά μουσικά πρότυπα των ποιητικών ομιλιών. Είναι γνωστή η προσπάθεια του ίδιου ερευνητή να στηρίξει την άποψη ότι την εβραϊκή μουσική χρησιμοποίησαν πρώτα οι Σύροι και ύστερα οι Έλληνες χριστιανοί. Ο Ε. Werner, «The Common Ground...», σελ. 136, στηρίζεται στα ίδια πορίσματα. Από άλλη άποψη είναι σοβαρά τα επιχειρήματα που προβάλλουν την ελληνιστική μουσική παράδοση ως αιτία της δημιουργίας της ελληνικής λειτουργικής ψαλμωδίας. Βλ. λ.χ. όσα αναφέρει ο Π. Τρεμπέλας, Εκλογή, σελ. ή στ΄ εξ. και Π. Χρήστου, Η υμνογραφία της αρχαϊκής Εκκλησίας, σελ. 48 εξ.

<sup>41.</sup> Nomocanon, έκδ. Bedjan, σελ. 67, από J. Jeannin - J. Puyade, «L' Octoëchos...», OC n.s. 3 (1913), σελ. 85 και DACL 12, 2, σελ. 1889. Βλ. επίσης J.Jeannin - J. Puyade - A. Lassalle, Mélodies liturgiques I, σελ. 87.

<sup>42.</sup> Βλ. κεφ. 5.3.

είναι πια μια απλή υπόθεση $^{43}$ . Πάνω σ' αυτό συμφωνούν απόλυτα και οι έρευνες του Α. Baumstark $^{44}$ .

Η σημερινή συριακή λειτουργική πράξη είναι μία ακόμη μαρτυρία της στενής εξαρτήσεως της συριακής από τη βυζαντινή οκταηγία. Οι Σύροι ονομάζουν τους ήχους «Ikhadias» 45, και η ιακωβιτική Εκκλησία, μετά τον ιστ΄ αιώνα, με το όνομα «βιβλίο των οκτώ ήχων» ονομάζει το λειτουργικό βιβλίο που περιέχει το κείμενο των εορτών από το Πάσγα ως την αργή του λειτουργικού έτους, δηλαδή την Α΄ Κυριακή του Νοεμβρίου. Βέβαια, η τάξη αυτή είναι πολύ μεταγενέστερη και αντιγράφει ακριβώς τη βυζαντινή Οκτώηχο<sup>46</sup>. Πιο παλαιά όμως είναι η πράξη των ήχων που βρίσκεται καταχωρημένη σε δύο συνόψεις<sup>47</sup>. Η πρώτη, εορταστική, περιέχει μια ολοκληρωμένη ακολουθία για όλες τις μέρες της εβδομάδας και η δεύτερη, πανηγυρική, τις Κυριακές και εορτές του έτους. Και οι δύο λειτουργικές συνόψεις αλληλοσυμπληρώνονται, ενώ όσο αφορά τον κύκλο των ήχων έχουν διαφορετικούς κανονισμούς. Στην πρώτη, λ.χ., κάθε Κυριακή έχει ειδικό ήχο. Από την Α΄ Κυριακή του Νοεμβρίου - αρχή του εκκλησιαστικού έτους - δημιουργούνται σειρές οκτώ Κυριακών: Νοέμβριος Χριστούγεννα, Χριστούγεννα Τεσσαρακοστή, Τεσσαρακοστή Πάσχα, Πάσχα Πεντηκοστή, Πεντηκοστή αρχή εκκλησιαστικού έτους. Στη δεύτερη σύνοψη, η τάξη είναι περίπλοκη με ειδικούς ήχους για τον όρθρο, τον εσπερινό και το απόδειπνο<sup>48</sup>. Το μεσονυκτικό όμως και οι «μικρές ώρες» ψάλλονται στον πλάγιο ήχο του ήχου της προηγούμενης Κυριακής. Ανεξάρτητα από τις διαφορές, η ταυτότητα των δύο λειτουργικών τυπικών, του βυζαντινού και του συριακού, στα θέματα των ήχων δίνεται με έξοχο τρόπο από τον Bar-Hébraeus<sup>49</sup>.

Σύμφωνα με τα παραπάνω αποδεικνύεται η στενή σχέση του συστήματος των ήχων στο βυζαντινό και συριακό τυπικό. Η συλλογή του Σεβήρου δημιουρ-

- 43. Βλ. J. Jeannin J. Puyade, «L' Octoëchos…», OC n.s. 3 (1913), σελ. 84. Βλ. επίσης στα δύο παραπάνω  $\mu\nu$ . έργα των ίδιων συγγραφέων.
- 44. Βλ. το έργο του, Liturgie comparée, σελ. 105, όπου αναφέρεται ότι οι Ιακωβίτες από τον η΄ ως τον ι΄ αι. υιοθετούν διατάξεις του ορθοδόξου λειτουργικού τυπικού και απομιμούνται τις συνθέσεις των ελληνικών κανόνων. Πρβλ. και Π. Τρεμπέλα, Εκλογή, σελ. ήζ΄.
- 45. Η λέξη «ἰχάδην» χρησιμοποιείται από τους βυζαντινούς τον ι΄ αιώνα. Βλ. συγκεκριμένα, Κωνσταντίνου Πορφυρογεννήτου, Έκθεσις της βασιλείου τάξεως, έκδ. Α. Vogt, τόμ. ΙΙ, σελ. 125, 128 και 130. «Ηχάδιον» επίσης είναι ένα σημαδόφωνο, δηλωτικό μελωδικής γραμμής της παλαιάς γραφής. Βλ. και Κ. Φιλοξένους, Λεξικόν, σελ. 106 εξ.
- 46. Βλ. Α. Baumstark, Festbrevier, σελ. 84 και 167. Βλ. επίσης J. Jeannin J. Puyade, «L' Octoëchos...» OC n.s. 3 (1913), σελ. 83 και Ε. Werner, The Sacred Bridge, σελ. 389.
  - 47. Bλ. A. Baumstark, Festbrevier, ό.π. και J. Jeannin J. Puyade, ό.π.
- 48. Βλ. J. Jeannin J. Puyade, «L' Octoëchos...», OC n.s. 3 (1913), σελ. 83, υποσ. 4 «Ο εσπερινός της Δευτέρας και της Τρίτης είναι του 6ου τόνου. Ο όρθρος της Δευτέρας του 2ου τόνου της Τρίτης του 8ου. Ο εσπερινός και ο όρθρος της Τετάρτης του 7ου. Ο εσπερινός της Πέμπτης του 5ου. Ο όρθρος της Πέμπτης του 1ου. Ο εσπερινός της Παρασκευής και του Σαββάτου του 8ου. Ο όρθρος της Παρασκευής του 6ου. Ο όρθρος του Σαββάτου του 8ου».
  - 49. Βλ. κεφ. 5.3.

γείται στο επίκεντρο αυτής της σχέσεως των δύο λειτουργικών τύπων και ήταν φυσικό να ακολουθήσει τους νόμους και τους κανόνες της ψαλμωδίας που ήταν συγγενική στην ελληνόφωνη και συρόφωνη Εκκλησία. Οι ερευνητές προβάλλουν την άποψη ότι η συριακή οκταηχία και η Οκτώηχος του Σεβήρου προηγούνται από τη βυζαντινή Οκτώηχο, που περιορίζεται στη δαμασκήνεια περίοδο<sup>50</sup>. Δεν παρατηρήθηκε όμως από αυτούς η περίπτωση ενός ελληνικού λειτουργικού βιβλίου που συγγενεύει με τη συλλογή του Σεβήρου και λύνει ουσιαστικά το θέμα της σχέσεως των οκτώ ήχων με τις διάφορες οκτάηχες συλλογές και τους τύπους τους. Το βιβλίο αυτό είναι το Τροπολόγιο. Η Οκτώηχος του Σεβήρου μάλλον πρέπει να είναι μια μορφή ή ένας τύπος του παλαιότερου ελληνικού βιβλίου του Τροπολογίου. Το βιβλίο αυτό ίσως να μην περιλάμβανε ακόμη τη διάταξη του κύκλου των οκτώ εβδομάδων ή των κανόνων. Η ονομασία του όμως όπως και το περιεχόμενό του δηλώνουν ότι περιείχε ύμνους συνθεμένους κατά το οκτάηχο σύστημα. Είναι πολύ πιθανό το Τροπολόγιο να επηρέασε ακόμη και το βιβλίο της Δυτικής Εκκλησίας Tonaire ή Tonale, το αντίστοιχο της Οκτωήχου της Ανατολής51. Αλλά χωρίς αμφιβολία επέδρασε καθοριστικά στη διαμόρφωση της ελληνικής και συριακής παραδόσεως52. Έχει διαπιστωθεί άλλωστε, με τα στοιχεία που παραθέσαμε παραπάνω, πως η σχέση της σεβηρικής συλλογής με τους οκτώ ήχους είναι συνάρτηση των γενικών χαρακτηριστικών της ελληνικής και συριακής ψαλτικής παραδόσεως. Ακριβώς γι' αυτό το λόγο, η Οκτώηχος του Σεβήρου απομιμείται μορφολογικά και διευθετεί την ύλη της σύμφωνα με το αρχαίο Τροπολόγιο, που είναι το οργανωμένο και καθιερωμένο υμνολόγιο της λατρείας. Ο Σεβήρος, άλλωστε, σύμφωνα με το βιογράφο του, δεν είναι ένας νεωτεριστής 53. Παρατηρεί βέβαια πως ο λαός αρέσκεται στη μουσική και ιδιαίτερα των εκκλησιαστικών μελωδών. Κατά συνέπεια δεν αποκλείεται η συλλογή του να περιέχει πολλά λειτουργικά κομμάτια, που αποτελούσαν μέρος του παλαιού ασματολογίου του Πατριαρχείου Αντιοχείας τον ε΄ και δ΄ αιώνα. Πάνω σ' αυτό συνηγορούν οι σαφείς πληροφορίες του Θεοδώρητου, οι οποίες μας διαβεβαιώνουν και για το ότι πολλά από τα τροπάρια της συλλογής του Σεβήρου είχαν ένα συριακό πρότυπο, που προήλθε από το τόσο ακμαίο λειτουργικό κέντρο της Έδεσσας<sup>54</sup>. Εκείνο όμως που επιβεβαιώνει περισσότερο τη σχέση της Οκτωήχου του Σεβήρου με το ελληνικό Τροπολόγιο είναι η διάταξη της ύλης κατά μήνες που εφαρμόζεται και στις δύο συλλογές 55. Αλλά γι' αυτό θα γίνει λόγος στα επόμενα.

<sup>50.</sup> Η θέση αυτή συναντάται στο J. Jeannin και επαναλαμβάνεται από όλους τους μετέπειτα ξένους ερευνητές.

<sup>51.</sup> Bλ. A. Auda, Les modes et les tons, σελ. 150.

<sup>52.</sup> Βλ. κεφ. 5.1.

<sup>53.</sup> Bλ. J. Jeannin - J. Puyade, «L' Octoëchos... », OC n.s. 3 (1913), σελ. 97.

<sup>54.</sup> J. Jeannin - J. Puyade, ό.π., σελ. 88, υποσ. 2.

<sup>55.</sup> Πρβλ. Π. Τρεμπέλα, Εκλογή, σελ. κζ΄.

# 3.4. Ο Ιωάννης Δαμασκηνός και η οκταηχία

Η παράδοση ομόφωνα θεωρεί τον Ιωάννη Δαμασκηνό όχι μόνο συγγραφέα της Οκτωήχου, αλλά και επινοητή των οκτώ ήχων και αυτής ακόμη της μουσικής σημειογραφίας<sup>1</sup>. Ωστόσο, η σχέση του Δαμασκηνού με τις συγκεκριμένες αυτές διαρρυθμίσεις της λειτουργικής μουσικής της Ανατολικής Εκκλησίας είναι ένα θέμα που χρειάζεται ιδιαίτερη προσοχή. Ήδη έχει αποδειχθεί, σύμφωνα με όσα λέχθηκαν στα προηγούμενα κεφάλαια, ότι οι οκτώ ήχοι υπάρχουν στην ελληνική και στη συριακή λειτουργική πράξη και πριν ακόμη από την εποχή του Δαμασκηνού. Είμαστε λοιπόν υποχρεωμένοι να εξετάσουμε με βάση τις πηγές τη σχέση του Δαμασκηνού με την οκταηχία.

Πολλές παλαιές μαρτυρίες που έχουμε στη διάθεση μας για το θέμα αυτό μολονότι δε μας δίνουν μια άμεση και σαφή πληροφόρηση, εντούτοις είναι σημαντικές, επειδή περιέχουν αρκετά στοιχεία τα οποία μπορούν να αξιοποιηθούν. Οι μαρτυρίες αυτές προέρχονται κυρίως από τους δύο βιογράφους του Δαμασκηνού, τον Ιωάννη Πατριάρχη Ιεροσολύμων<sup>2</sup> και τον Κωνσταντίνο Ακροπολίτη<sup>3</sup>. Με τον πρώτο είμαστε αρκετά κοντά στα χρόνια του Αγίου, και ό,τι μας αναφέρει αποκτά ιδιαίτερη σημασία<sup>4</sup>. Στην αρχή ο Πατριάρχης Ιωάννης περιγράφει την προσωπικότητα και τη μόρφωση του Δαμασκηνού και του Κοσμά του Μελωδού και μας δίνει την εξής ενδιαφέρουσα πληροφορία: «'Αναλογίας δέ και ἀριθμητικάς οὕτως ἐξησκήκασιν εὐφυῶς ὡς Πυθαγόραι ἤ Διοφάνται· γεωμετρίας δέ τήν ἀπόδειξιν οὕτως ἐξεπαιδεύθησαν ὡς Εὐκλείδας τινάς τοῦτο δοκεῖν καί οἵτινες ἄλλοι παρόμοιοι. Περί δέ τήν ἁρμονικήν τοιούτοι γεγόνασιν, όποῖοι ἄρα ἐξ ὧν ἐμουσούργησαν θείων μελισμάτων τοῖς συνετοῖς καταφαίνονται. Περί δέ ἀστρονομίας ὅσον ἐν διαστήμασι καί σχηματισμοῖς καί ἀναλογίαις τῶν ἀποστάσεων, κἄν μικρά διεξῆλθε περί αὐτῶν εἰς βραχεῖαν τῶν ίδιωτῶν εἴδησιν, οἶος ὁ Ἰωάννης ἐξ ὧν γέγραφε καταφαίνεται»5. Παραθέσαμε

- 1. Βλ. Κ. Σάθα, Ιστορικόν δοκίμιον, σελ. ρνθ΄. J. Jeannin J. Puyade, μν. έργα, OC n.s 3 (1913), σελ. 86 και DACL 12, 2, σελ. 1890. G. Reese, Music in the Middle Ages, σελ. 73. Π. Τρεμπέλα, Εκλογή, σελ. 163. Κ. Μητσάκη, Βυζαντινή υμνογραφία, σελ. 200. Ε. Wellesz, «Music of the Eastern Churches», σελ. 27. Ch. Hannick, «Le texte de l' Oktoechos», Dimanche. Office selon les huit tons. Οκτώηχος, PÉRB 3, Chevetogne 1972, σελ. 55 εξ.
  - 2. Βλ. Βίος Ιωάννου του Δαμασκηνού, PG 94, 429 εξ. και ASS Μάιος ΙΙ, σελ. 723 εξ.
- 3. Λόγος εις τον Άγιον Ιωάννην τον Δαμασκηνόν, PC 140, 812 εξ. και Ass Μάιος ΙΙ, σελ. 731 εξ.
- 4. Σχετικά με τα κείμενα του βίου του Δαμασκηνού βλ. Χρ. Παπαδοπούλου, Ιστορία της Εκκλησίας των Ιεροσολύμων, Αθήναι 1970, σελ. 308, υποσ. 3 και Θ. Δετοράκη, Κοσμάς ο Μελωδός, βίος και έργο, Θεσσαλονίκη 1979, σελ. 30 εξ. Με σαφήνεια και μεθοδικότητα η εργασία του Θ. Δετοράκη αναλύει το φιλολογικό πρόβλημα των κειμένων αυτών, των οποίων η αξιοπιστία χαρακτηρίζεται ως αμφίβολη και η ιστορική αξία πολύ περιορισμένη. Ωστόσο οι πληροφορίες για το θέμα μας είναι αρκετά χρήσιμες.
  - 5. Ιωάννου Πατριάρχου Ιεροσολύμων, *Βίος* ΙΑ΄, *PG* 94, 445C και *ASS* Μάιος ΙΙ, σελ. 725D.

ολόκληρη αυτή την εύγλωττη παράγραφο του Πατριάρχου Ιωάννου, όχι μόνο για να φανεί η ευρεία μόρφωση του Δαμασκηνού, αλλά γιατί ανάμεσα στις επιστήμες μαθηματικά, γεωμετρία και αστρονομία αναφέρεται και η αρμονική, που μας ενδιαφέρει ιδιαίτερα. Είναι χαρακτηριστικό ότι σε όλη τη διάρκεια του μεσαίωνα δεν υπήρξε καμιά εκκλησιαστική προσωπικότητα στην οποία να απέδιδαν τη γνώση της αρμονικής. Η επιστήμη αυτή, όπως γνωρίζουμε από τους αρχαίους μουσικογράφους και ιδιαίτερα τον Αριστόξενο, τον Πτολεμαίο, τον Ανώνυμο, τον Κλεονείδη και το μεταγενέστερο Παχυμέρη, είναι ο κυριότερος κλάδος της μουσικής που αφορά κυρίως το μέλος και τα συστήματα της μελωδίας6. Ο αρμονικός ήταν τέλειος γνώστης των θεμάτων αυτών. Ο Δαμασκηνός μαζί με τον Κοσμά γνώριζαν την αρμονική, όπως άλλωστε δείχνει όχι μόνο το πλήθος αλλά και η συστηματική διάταξη των συνθέσεών τους. Είναι βέβαιο, λοιπόν, ότι ο Πατριάρχης Ιωάννης δεν αναφέρεται σε απλά περιστατικά, αλλά σε κάποιο σπουδαίο σταθμό της ιστορίας της λειτουργικής μουσικής, την οποία σημάδεψε η προσωπικότητα του Δαμασκηνού. Φυσικά, ο σταθμός αυτός σχετίζεται άμεσα με το θέμα της οκταηχίας, όπως θα δούμε στη συνέχεια.

Ενδιαφέρον παρουσιάζει και το ακόλουθο περιστατικό που μας διηγείται ο Πατριάρχης Ιωάννης. Κάποιος μοναχός θρηνεί τον κατά σάρκα αδελφό του, ο οποίος απεδήμησε, και απαρηγόρητος ικετεύει το Δαμασκηνό «καί τι αὐτῷ μελουργήσαι τροπάριον»<sup>7</sup>. Αντίθετα λοιπόν με τη ρητή εντολή του ηγουμένου, ο Δαμασκηνός κάμπτεται και «τροπάριον αὐτῷ ἐπί νεκρῷ συντίθησιν ἐναρμόνιον, ο καί μέχρι τοῦ νῦν παρά τοῖς πάντων στόμασιν ἄδεται, τό πάντα ματαιότης τά άνθρώπινα»8. Ο ηγούμενος αντιλαμβάνεται κάποτε τον Ιωάννη να ψάλλει το τροπάριο και τον τιμωρεί. Μετά από λίγο όμως, στο όνειρό του, ο Γέροντας επιτιμάται από τη Θεοτόκο, η οποία στη συνέχεια προαναγγέλει το μέλλον του Ιωάννου: «Οὕτος εἰλήφει τήν προφητικήν κιθάραν καί τό Δαβιδικόν ἐκεῖνο Ψαλτήριον καί ἄσει ἄσματα καινά, ἄσματα Κυρίφ τῷ Θεῷ ὑπερβαλεῖται τήν Μωσέως ῷδήν τοῖς μελουργήμασιν καί τήν χωραυλίαν Μαρίας: μῦθος ἐλεχθήσεται τά τοῦ 'Ορφέως ἀνόητα μελωδήματα. Τήν πνευματικήν καί οὐράνιον μελουργίαν οδτος ἄσεται, τούς χερουβικούς ὕμνους οδτος μιμήσεται καί πάσας τάς έκκλησίας τάς θυγατέρας 'Ιερουσαλήμ, αὐτός νεάνιδας τυμπανιστρίας ποιήσεται, άδούσας "Ασμα Θεῶ, τήν νέκρωσιν Χριστοῦ ἀπαγγέλων καί τήν 'Ανάστασιν»9. Το γεγονός αυτό ήταν αφορμή για να αρχίσει ο Ιωάννης το συνθετικό του έργο με τα «μελίρουτα ἄσματα, α δή την εκκλησίαν εφαίδρυναν»<sup>10</sup>. Στο ίδιο περιστα-

<sup>6.</sup> Για τον Αριστόξενο (Αρμονικά Ι, 1, 20 - 21) η αρμονική είναι «πρώτη τῶν θεωρητικῶν ταῦτα δέ ἐστίν ὅσα συντείνει πρός τήν τῶν συστημάτων τε καί τόνων θεωρίαν». Σχετικά με την αρμονική βλ. Σ. Μιχαηλίδη, Εγκυκλοπαιδεία, σελ. 56.

<sup>7.</sup> Ιωάννου Πατριάρχου Ιεροσολύμων, Biog KZ΄ (28), PG 94, 468B καί ASS Μάιος II, σελ. 728E.

<sup>8.</sup> Ό.π., PG 94, 468C και ASS Μάιος II, σελ. 728F.

<sup>9.</sup> Ό.π. Πρβλ. J.-B. Pitra, Hymnographie, σελ. 52.

<sup>10.</sup> Ό.π.

τικό αναφέρεται και ο Ακροπολίτης, ο οποίος φαίνεται πως αντλεί από τον Πατριάρχη Ιωάννη $^{11}$ .

Το ενδιαφέρον της παραπάνω διηγήσεως δεν περιορίζεται μόνο στα στοιχεία που μας δίνει. Αυτή καθαυτή η διήγηση είναι σημαντική και από λογοτεχνική άποψη. Έτσι, ο Δαμασκηνός, ως γνώστης της αρμονικής, παρουσιάζεται να συνθέτει άσματα. Αρχικά, η σύνθεσή του είναι ένα εναρμόνιο<sup>12</sup> τροπάριο. Ο Ακροπολίτης χρησιμοποιεί τον ίδιο όρο σε μια διαφορετική όμως παράθεση. Ο Δαμασκηνός γράφει το τροπάριο «ὅ δή καί ἐμμελέστατα μελφδεῖ τήν πρώτην ὄντως άρμονίαν άρμοσάμενος»<sup>13</sup>. Εάν ο βιογράφος ήθελε να πει ότι ήταν η πρώτη σύνθεση, έπρεπε να το αναγέλλει μαζί με τη λέξη τροπάριο. Εάν πάλι εκλάβουμε ως πρώτη αρμονία τον πρώτο ήχο, δε θα συμφωνούμε με την παράδοση που θέλει το τροπάριο στον τρίτο ήχο. Πιο πιθανό είναι ότι ο Δαμασκηνός ξεκινά τις εκκλησιαστικές του συνθέσεις με τον ήχο (αρμονία) του τροπαρίου «Πάντα ματαιότης» και από εδώ φθάνει στο κυρίως έργο του. Έτσι, μπορούμε να συνδεθούμε με όσα αναφέρει αλλού ο Ακροπολίτης: «Κοσμεῖ μέν οὖν τά πρῶτα τοῖς στιχηροῖς αὐτοῦ μελφδήμασι τήν τοῦ Σωτῆρος φαιδράν ἐξανάστασιν· καί οὐχ ἀπλῶς οὕτω κοσμεῖ, πολυειδῶς δέ καί ποικίλως, μελῶν τε διαφόροις εύρέσεσι καί θαυμαστῶς οἴως ἐναλλαττομέναις ἐγγύτητι»<sup>14</sup>. Δεν υπάρχει καμιά αμφιβολία ότι όσα αναφέρονται εδώ αφορούν τον αναστάσιμο εορτολογικό κύκλο της Οκτωήχου, που πιθανώς να πλουτίζεται ή να ανανεώνεται με τις ποικίλες και πολυειδείς συνθέσεις του Δαμασκηνού. Από μια άλλη άποψη, η λογοτεχνική σημασία του περιστατικού με το όνειρο μας οδηγεί στο ίδιο ακριβώς συμπέρασμα. Με τον ίδιο τρόπο της θεοπνευστίας εκφράζεται και το τάλαντο των άλλων μεγάλων μελουργών Εφραίμ, Ρωμανού και Ιωάννου Κουκουζέλη<sup>15</sup>. Στην περίπτωση όμως του Δαμασκηνού το ιστορικό μας δίνει συγκεκριμένες λεπτομέρειες. Ο μελωδός αυτός θα οδηγήσει «πάσας τάς ἐκκλησίας τάς θυγατέρας Ίερουσαλήμ» να ψάλλουν άσματα αφιερωμένα στη «νέκρωσιν καί τήν ανάστασιν» του Χριστού. Είναι βέβαιο, λοιπόν, ότι βρισκόμαστε μπροστά σε μια νέα τάξη πραγμάτων της λειτουργικής μουσικής, που γενικεύεται σ' ολόκληρη την Ανατολική Εκκλησία. Όλα δηλαδή δείχνουν πως υπάρχει κάποια μεταρρύθμιση ή διαρρύθμιση που συνδέεται με το Δαμασκηνό. Εξάλλου, δεν είναι καθόλου τυχαίος ο παραλληλισμός του Δαμασκηνού με πρόσωπα που ενήργησαν μεγάλες μεταρρυθμίσεις στο χώρο της μουσικής: «Εὐκλείδας ύπερα-

<sup>11.</sup> Βλ. Κωνσταντίνου Ακροπολίτου, Λόγος, μγ' PG 140, 864B. εξ. και ASS Μάιος II, σελ. 751C εξ.

<sup>12.</sup> Ιωάννου Πατριάρχου Ιεροσολύμων, *Βίος* 28, *ASS* Μάιος ΙΙ, σελ. 728F.

<sup>13.</sup> Κωνσταντίνου Ακροπολίτου, Λόγος, με' PG 140, 865D και ASS Μάιος ΙΙ, σελ. 752F.

<sup>14.</sup> Ό.π. νγ΄, PG 140, 876A και ASS Μάιος ΙΙ, σελ. 756D.

<sup>15.</sup> Περισσότερα για το θέμα της θεοπνευστίας βλ. Κ. Μητσάκη, μν. έργο, σελ. 362 εξ., όπου και σχετική βιβλιογραφία.

κοντίσας, Πτολεμαίους ύπερβαλών»<sup>16</sup>. Έτσι, χωρίς ενδοιασμούς μπορούμε να σκεφθούμε εδώ την Οκτώηχο, η οποία στα χρόνια του Δαμασκηνού παίρνει τη θέση του παλαιού Τροπολόγιου<sup>17</sup>.

Από τις πιο σημαντικές πληροφορίες, που αφορούν τη σχέση του Δαμασκηνού με την οκταηχία, θεωρούνται αυτές που προέρχονται απο ένα ανώνυμο αγιολογικό κείμενο του ιβ΄ αιώνα. Ο συγγραφέας του, σύγχρονος με τον Πατριάρχη Ιωάννη, αναφέρει χαρακτηριστικά για το Δαμασκηνό και τον Κοσμά: «Πρό γάρ τούτων οὐχ εὕρηται ἕτερος τά τῆς νέας μελίσας ἄσματα καί ἀρχαῖς εναρμονίοις καθαρμοσάμενος, άλλ' αὐτοί τῶν ἁπάντων ἡγήσαντο καί ἀπ' αὐτῶν τοῖς ἄλλοις ἡ πρόοδος γέγονεν. 'Αλλά καί τό τούτου πολύ καί σοφώτερον καί ύπερφυέστερον. ὅτι πρό τούτων οὐχ εὕρηταί τι οὕτε τῶν ἐκ τῆς νέας οὕτε τῶν έκ τῆς παλαιᾶς οὔτε τῶν ἔξω σοφῶν ἐν ἥχοις ὀκτώ συμποσώσας τούς ὅλους καί τήν έκάστου ίδιαζόντως εὐρυθμίαν παραδιδούς, πρᾶγμα σοφίας ἐκπλήκτου καί γνώσιν ύπερνικώσης ανθρώπινον καί Θεόν βεβαιούσης οὐκ άλλον ύπάρχειν τοῖς εύρηκόσι διδάσκαλον. Οἱ γάρ πρό τούτων ιδοί ἔλεγον μέν καί ἐμέλιζον ἄσματα, ἕκαστον δέ τῶν ὑπ' αὐτῶν ἀδομένων ὁποίου καθέστηκεν ἤχου οὐκ ἠπίσταντο. Οὖτοι δέ πρός τό ἄδειν καί τήν γνῶσιν τοῦ ἤχου ἐκέκτηντο καί τοῦ εἰρμοῦ οὐκ ἐξήρχοντο, διό καί πολύ τό ὑπεραῖρον τούτους περί τοῖς κρίνουσιν ὀρθῶς τεθεώρηται»<sup>18</sup>.

Οι παραδόσεις γύρω από τη φυσιογνωμία του Δαμασκηνού στον τομέα της εκκλησιαστικής συνθέσεως βρίσκουν την καλύτερη διατύπωσή τους στα θεωρητικά εγχειρίδια της λειτουργικής μουσικής, που αρχίζουν να παρουσιάζονται κυρίως από το ιδ΄ αιώνα. Είναι εξακριβωμένο ότι μέρος από το περιεχόμενο των κειμένων αυτών αντιπροσωπεύει πολύ παλαιότερες παραδόσεις και συνεπώς δεν μπορούμε να τα αγνοήσουμέ<sup>19</sup>. Το χφ. «Αγιοπολίτης», του ιδ΄ αιώνα, σ' έναν πολύ ασαφή και δυσανάγνωστο πρόλογο, αφήνει να καταλάβουμε ότι τα θεωρητικά θέματα της λειτουργικής μελωδίας συνδέονται αναπόσπαστα με τον Ιωάννη το Δαμασκηνό και τον Κοσμά, τους οποίους ονομάζει ποιητές<sup>20</sup>. Στο ίδιο σημείο αναφέρονται οι ήχοι, που σύμφωνα με την καθιερωμένη τάξη είναι οκτώ. Ωστόσο, η προσπάθεια του συγγραφέα να ξεκαθαρίσει τον αριθμό των ήχων που ποικίλλουν στην κοσμική πράξη προδίδει κάποια αμηχανία<sup>21</sup>. Με το ίδιο πνεύμα αντιμετωπίζεται το θέμα των ήχων και σε άλλα κείμενα της ίδιας περίπου εποχής, που φέρονται με το όνομα του Δαμασκηνού<sup>22</sup>. Και οι δύο περιπτώσεις είναι πολύ πιθανόν ότι απηχούν παραδόσεις που σχετίζονται με το Δαμασκηνό. Η χειρονομία, λ.χ., στη μουσική είναι «νόμος παραδεδομένος τῶν ἁγίων πατέρων

<sup>16.</sup> Κωνσταντίνου Ακροπολίτου, Λόγος, ιζ΄, PG 140, 833Α και ASS Μάιος ΙΙ, σελ. 739C.

<sup>17.</sup> Βλ. κεφ. 5.1.

<sup>18.</sup> Βλ. χφ. Α 321, f. 23r-ν. Πρβλ. και Θ. Δετοράκη, Κοσμάς ο Μελωδός, σελ. 69 εξ. και 148.

<sup>19.</sup> Βλ. G. Reese, μν. έργο, σελ. 73, υποσ. 17.

<sup>20.</sup> Βλ. κεφ. 4.2.1.

<sup>21. &#</sup>x27;O.π.

<sup>22.</sup> Βλ. κεφ. 4.2.2.

τοῦ δ' άγίου Κοσμᾶ τοῦ ποιητοῦ καί τοῦ άγίου Ἰωάννου τοῦ Δαμασκηνοῦ»²³. Η θεωρία επίσης του «Αγιοπολίτη», όπου εξετάζονται αναλυτικά οι ήχοι, δεν αποκλείεται να έγινε κατ' απομίμηση κάποιου προγενέστερου βιβλίου με το ίδιο όνομα. Αυτό τουλάχιστον μας διαβεβαιώνει το ψευδεπίγραφο κείμενο του Ιωάννου του Δαμασκηνού. Εδώ συναντάμε μια σαφή εξήγηση: «'Αγιοπολίτης δ' ἐτυμολογεῖται διά τό τῶν ἀγίων μαρτύρων, ὁσίων τε καί τῶν λοιπῶν περιέχειν πολιτείαν ἡ διά τό ἐν τῆ ἀγία πόλει ὑπό τῶν ἀγίων πατέρων τῶν ποιητῶν τοῦ τε ἀγίου Ἰωάννου τοῦ Δαμασκηνοῦ καί ἑτέρων πολλῶν ἀγίων ἐκτεθεῖναι»²⁴. Το κείμενο είναι αδύνατο να μην υπαινίσσεται έναν προγενέστερο «Αγιοπολίτη», αφού είναι σχεδόν σύγχρονο του γνωστού μας ομώνυμου χφ. Αυτό το έργο, του οποίου στοιχεία διασώζονται στα θεωρητικά εγχειρίδια του ιδ΄ αιώνα, θα είχε κάποια σχέση με το Δαμασκηνό. Επίσης στο ίδιο έργο οι ήχοι θα ήταν καθορισμένοι σε οκτώ, γιατί αντίθετα με την πράξη αυτή ο μεταγενέστερος «Αγιοπολίτης» προσπαθεί να συμβιβασθεί με τους κοσμικούς ήχους του «''Ασματος»²5.

Ακόμη, η χειρόγραφη παράδοση ορισμένων μελοποιημένων ύμνων με το όνομα του Δαμασκηνού δεν είναι καθόλου ευκαταφρόνητη. Έτσι, για κανένα λόγο δε θα μπορούσαμε να αποσυνδέσουμε το μεγάλο μελωδό από τις συνθέσεις αυτές που διατηρούνται τόσους αιώνες. Οι πιο χαρακτηριστικές από όλες είναι τα μεγάλα μελισματικά κεκραγάρια των οκτώ ήχων, που σώζονται καταχωρημένα σε διάφορες μορφές της σημειογραφίας<sup>26</sup>. Στο Δαμασκηνό, σύμφωνα πάντα με τη χειρόγραφη παράδοση, αποδίδονται μελωδίες του χερουβικού ύμνου του «Νῦν αί δυνάμεις», ενός κοινωνικού του «Προστασία τῶν Χριστιανῶν» και του «Γεύσασθε»<sup>27</sup>. Δεδομένου δε, ότι δεν υπάρχει εκτεταμένο συνθετικό έργο του Δαμασκηνού στη χειρόγραφη παράδοση της σημειογραφίας, πιστεύουμε ότι δεν υπήρξε προσπάθεια να καλυφθούν συνθέσεις κάτω από το όνομα του Δαμασκηνού. Βέβαια, οι παραπάνω συνθέσεις δεν πρέπει να προέρχονται απευθείας από

- 23. Ό.π. και συγκεκριμένα, Ανώνυμος C, έκδ. L. Tardo, L' antica, σελ. 226 ή J.-B. Rebours, «Ouelques manuscrits de musique byzantine», ROC 10 (1905), σελ. 8.
- 24. Ανώνυμος C, έκδ. J.-B. Rebours, ό.π., σελ. 10. Ο Rebours διαβάζει λάθος το χφ. και γράφει το ύπό ως ἀπό και το τοῦ τε ως τοῦ δε.
  - 25. Βλ. κεφ. 4.2.1.
- 26. Βλ. Κ. Ψάχου, Η παρασημαντική της βυζαντινής μουσικής, Αθήναι 1978², σελ. 241, τον πίνακα ΚΗ΄, που περιέχει την αρχή του σε ήχο β΄ «Κεκραγαρίου» του Δαμασκηνού στην αρχαία στενογραφία, την εξήγηση του Πέτρου Βυζαντίου και την εξήγηση του Γρηγορίου Πρωτοψάλτου στη σύγχρονη γραφή. Για τα κεκραγάρια των οκτώ ήχων κατά τη χειρόγραφη παράδοση βλ. Γρ. Στάθη, Τα χειρόγραφα βυζαντινής μουσικής Α΄- Β΄. Στις συνθέσεις του Δαμασκηνού αναφέρεται ο Χρύσανθος, Θεωρητικόν μέγα, σελ. ΧΧΧΙΙ. Τα κεκραγάρια του Δαμασκηνού και το Αναστασιματάριο στη νέα γραφή βλ. Μουσικοδιδασκάλων Πατριαρχικής Σχολής, Μουσική βιβλιοθήκη Ι, Κωνσταντινούπολις, 1868, σελ. 1 εξ. Πρέπει να σημειώσουμε εδώ ότι οι μελισματικές συνθέσεις, όπως έχει γίνει παραδεκτό απο τις τελευταίες μουσικολογικές έρευνες, είναι υπόθεση παλαιά που μπορεί να φθάσει μέχρι τα χρόνια του Δαμασκηνού.
  - 27. Βλ. Χρυσάνθου, μν. έργο, σελ. ΧΧΧΙΙΙ και Γ. Παπαδοπούλου, Συμβολαί, σελ. 219.

το Δαμασκηνό. Παρώ ταύτα, κάποια σχέση πρέπει να υπάρχει ανάμεσα σ' αυτούς τους ύμνους και τον αγιοσαββίτη μελωδό. Ιδίως, δεν μπορούμε να αποκλείσουμε απ' αυτόν να συνέθεσε, μαζί με τα στιχηρά της Οκτωήχου, και τους πρώτους στίχους των ψαλμών, δηλαδή τα κεκραγάρια. Για το σκοπό αυτό είναι πιθανόν να εισηγήθηκε και κάποιο είδος μουσικής σημειογραφίας, όπως θέλει η παράδοση $^{28}$ .

Θα ήταν έξω από το σκοπό αυτής της εργασίας οποιαδήποτε φιλολογική εξέταση της υμνογραφικής παραγωγής του Δαμασκηνού<sup>29</sup>. Πρέπει όμως να αναφερθούμε εδώ στον τομέα αυτό της έρευνας, γιατί μας εφοδιάζει με συγκεκριμένες και χρήσιμες πληροφορίες. Είναι αξιοσημείωτη, από την άποψη αυτή, η τεχνική του Δαμασκηνού, σύμφωνα με την οποία κατασκευάζει ενότητες τροπαρίων και για τους οκτώ ήχους. Αναλυτικά, συνθέτει στιχηρά, κανόνες και ιδιόμελα. Μέσα στη σημερινή Οκτώηχο σώζονται, βέβαια, ορισμένες σειρές απ' αυτούς τους ύμνους. Η κατά καιρούς όμως ανακατάταξη του υλικού του βιβλίου αυτού, εξαιτίας της διαφοροποιήσεως των λειτουργικών αναγκών αλλά και της αυθαίρετης πρωτοβουλίας πολλών «μαθήσεως εστερημένων αντιγραφέων»<sup>30</sup> δημιούργησε μεγάλη σύγχυση. Έτσι, χρειάζεται μεγάλη προσοχή στην αναζήτηση της υμνογραφικής παραγωγής του Δαμασκηνού, που βρίσκεται μέσα στη σημερινή συλλογή της Οκτωήχου<sup>31</sup>. Ένας από τους τρόπους με τους οποίους μπορεί κανείς με ασφάλεια να ανιχνεύσει τους ύμνους αυτούς, είναι η κριτική έρευνα της διατυπώσεως και του περιεχομένου τους. Ο ποιητής μας, με εύστοχες λιτές και ευμνημόνευτες φράσεις, περιστρέφεται, κυρίως γύρω από το σωτηριολογικό γεγονός του θανάτου και της αναστάσεως του Κυρίου και τη δογματική διδασκαλία της Ορθοδόξου Εκκλησίας. Αξιόλογη είναι επίσης μια ομάδα ιδιόμελων στιχηρών και στους οκτώ ήχους, η οποία ολόκληρη βρίσκεται ενσωματωμένη στη νεκρώσιμη ακολουθία για ιερείς. Μερικά από τα τροπάρια της ακολουθίας αυτής βρίσκονται ενσωματωμένα στην Παρακλητική, το Τριώδιο και τους όρθρους των Σαββάτων, ενώ οκτώ της ίδιας ακολουθίας κατά τους οκτώ ήχους βρίσκονται στη συνηθισμένη νεκρώσιμη ακολουθία $^{32}$ . Μια από τις παραπάνω οκτάηχες ενότητες των τροπαρίων του Δαμασκηνού έχει ιδιαίτερο ενδιαφέρον. Πρόκειται για τα πρώτα θεοτοκία του στίχου, τα οποία παρουσιάζονται ως μία

<sup>28.</sup> Για το θέμα αυτό βλ. J.-B. Thibaut, «La notation de Saint Jean Damascène ou Hagiopolite», *Izvestija Russkago Archeologišeskago Instituta* III (Sofia 1898). σελ. 138-179. Κ. Ψάχου, μν. έργο, σελ. 36 εξ. Βλ. ακόμη Κ. Ψάχου, «Επιστολιμαία Διατριβή», *Εφημερίς Φόρμιγξ*, περίοδος β΄, έτος β΄, αριθ. 11-12 (1906), σελ. 4-6. Εδώ ο Δαμασκηνός θεωρείται ότι διαρρύθμισε και συμπλήρωσε το σύστημα της μουσικής γραφής και τη θεωρία των οκτώ ήχων.

<sup>29.</sup> Η δυσκολία της έρευνας γύρω από το υμνογραφικό έργο του Δαμασκηνού τονίζεται ιδιαίτερα από τον Π. Τρεμπέλα, Εκλογή, σελ. 161 εξ.

<sup>30.</sup> Γ. Μπεκατώρου, «Παρακλητική», ΘΗΕ 10, σελ. 30. Πρβλ. Κ. Σάθα, Ιστορικόν δοκίμιον, σελ. ρξη΄ υποσ. 1.

<sup>31.</sup> Βλ. κεφ. 5.2.

<sup>32.</sup> Π. Τρεμπέλα, Εκλογή, σελ. 164.

ενότητα με τα προηγούμενα τους κατ' αλφάβητον στιχηρά. Η ακροστιχίδα των θεοτοκίων είναι: «Ιωάννου Αμήν» $^{33}$ .

| Ιδού πεπλήρωται ή τοῦ Ἡσαΐου πρόρρησις                 | Ήχος            | $\alpha'$              |
|--------------------------------------------------------|-----------------|------------------------|
| Ω θαύματος καινοῦ πάντων τῶν πάλαι θαυμάτων            | Ήχος            | β΄                     |
| Ασπόρως ἐκ θείου Πνεύματος βουλήσει δέ Πατρός          | Ήχος            | γ΄                     |
| Νεῦσον παρακλήσεσι σῶν ἱκετῶν Πανάμωμε                 | Ήχος            | $\delta'$              |
| Ναός καί πύλη ὑπάρχεις παλάτιον καί θρόνος             | Ήχος            | πλ. α΄                 |
| Ο ποιητής καί λυτρωτής μου Πάναγνε Χριστός ὁ Κύριος    | Ήχος            | $\pi\lambda$ . $\beta$ |
| Υπό τήν σήν Δέσποινα σκέπην πάντες οί γηγενεῖς         | Ήχος            | βαρύς                  |
| Ανύμφευτε Παρθένε ή τόν Θεόν ἀφράστως συλλαβοῦσα σαρκί | Ήχος            | πλ. δ'                 |
| Μήτηρ Θεοῦ τοῦ Ύψίστου σῶν ἱκετῶν παρακλήσεις δέχου    |                 |                        |
| πανάμωμε                                               | <b>&gt;&gt;</b> | <b>&gt;&gt;</b>        |
| Η πᾶσι χορηγοῦσα καθαρισμόν τῶν πταισμάτων             | <b>»</b>        | <b>&gt;&gt;</b>        |
| Νῦν τάς ἡμῶν ἱκεσίας προσδεχομένη δυσώπει σωθῆναι      |                 |                        |
| πάντας ἡμᾶς                                            | <b>&gt;&gt;</b> | <b>&gt;&gt;</b>        |
|                                                        |                 |                        |

Οποιαδήποτε αμφιβολία σχετική με τη γνησιότητα των ύμνων αυτών, μια και η ακροστιχίδα που υπάρχει μπορεί να υποδηλώνει κάποιον άλλο μοναχό Ιωάννη, μπορεί να διασκεδαστεί, όπως είπαμε, με την προσεκτική φιλολογική κριτική. Για την περίπτωση όμως των θεοτοκίων έχει παρατηρηθεί ότι μόνο στο Δαμασκηνό μπορεί να αποδοθεί η εκφραστική τους δύναμη. Μ' αυτά δηλαδή πρέπει να δίνει απάντηση στις σύγχρονες του κακοδοξίες για το μυστήριο της θείας ενσαρκώσεως, που είχαν υιοθετηθεί ακόμη και από την πολιτεία<sup>34</sup>.

Ο πρώτος που αμφισβήτησε τη σχέση του Δαμασκηνού με την οκταηχία ήταν ο Κ. Σάθας τον περασμένο αιώνα. Μάλιστα οι απόψεις του ανάγκασαν τους μετέπειτα συγγραφείς να εκφράζονται πάνω στο θέμα αυτό με επιφυλακτικότητα<sup>35</sup>. Ο παραπάνω όμως συγγραφέας, κατ' αρχήν δεν αξιοποιεί καθόλου τις πληροφορίες των βιογράφων του Δαμασκηνού. Έτσι, αφού δε βρίσκει καμιά αναφορά σ' αυτούς για την Οκτώηχο, οδηγείται στο συμπέρασμα, ύστερα και από ορισμένες αυθαίρετες φιλολογικές παρατηρήσεις του, ότι ο Δαμασκηνός απλώς επιδιορθώνει «κατά τας αρχάς της υπ' αυτού αναπτυχθείσης σχολαστικής θεολογίας την λειτουργικήν ταύτην βίβλον, εισαγαγών και ίδιά τινα άσματα» και ότι «η νυν γινωσκομένη Οκτώηχος είναι άθροισμα ύμνων ποιηθέντων εν τη

<sup>33.</sup> Κατά τον Κ. Σάθα (μν. έργο, σελ. ρ η η') την ακροστιχίδα αυτή ανακαλύπτει ο Κ. Μάμουκας: «Ενώ απορών πειστικού τινος τεκμηρίου απέκλινον μάλλον εις απόρριψιν της παραδόσεως, ο πολυμαθής φίλος μου Κ. Μάμουκας, του οποίου το όνομα διεγείρει εν τη καρδία μου τοσαύτα σεβασμού και ευγνωμοσύνης αισθήματα, πληροφορηθείς τους ενδοιασμούς μου επήλθεν αρωγός της περί Δαμασκηνού παραδόσεως ταύτης». Πρβλ. Π. Τρεμπέλα, Εκλογή, σελ. 163. Γ. Μπεκατώρου, μν. έργο, σελ. 32. Γ. Παπαδοπούλου, μν. έργο σελ. 197. L. Tardo, L' Ottoeco nei mss. melurgici, Grottaferrata 1955, σελ. ΧΙΙΙ.

<sup>34.</sup> Πρβλ. Κ. Σάθα, μν. έργο, σελ. ρ θ΄.

<sup>35.</sup> Ο Κ. Κτυπραcher (Ιστορία της βυζαντινής λογοτεχνίας ΙΙ,  $\S$  275, σελ. 559) δανείζεται τις απόψεις του Κ. Σάθα, αναφορικά προς τη σχέση του Δαμασκηνού με την Οκτώηχο.

Δ΄ καί Ε΄ εκατονταετηρίδι»<sup>36</sup>. Ο Δαμασκηνός ακόμη σεβάστηκε «τους προ αυτού υπ' άλλων ποιηθέντας Τριαδικούς Κανόνας ως και τα του πατριάρχου Ανατολίου στιχηρά», ενώ ούτε «νέαν ρυθμικήν, πολλώ δε ήττον νέους μουσικούς χαρακτήρας εφεύρεν»<sup>37</sup>. Το λάθος του Κ. Σάθα ξεκινά από τη στιγμή που θεωρεί τη σημερινή Οκτώηχο ως έργο του δ΄ ή ε΄ αιώνα, την οποία απλώς επιδιορθώνει ο Δαμασκηνός, εισάγοντας σ' αυτήν μερικούς δικούς του ύμνους.

Η παράδοση όμως δεν αποδίδει στο Δαμασκηνό τη σημερινή Οκτώηχο, η οποία είναι αποτέλεσμα της μακράς εξελίξεως του Τυπικού. Είδαμε άλλωστε ότι ο μελωδός μας εισηγείται μια νέα τεχνική. Γράφει ενότητες τροπαρίων στους οκτώ ήχους πάνω στο ίδιο θέμα<sup>38</sup>. Έτσι, όπως είδαμε, η διευθέτηση του λειτουργικού κύκλου των οκτώ Κυριακών ή εβδομάδων με την οκτάηχη αναστάσιμη υμνογραφία είναι το χαρακτηριστικό με το οποίο ο Δαμασκηνός δίνει στη συλλογή της Οκτωήχου την τυπική της σφραγίδα<sup>39</sup>. Οι προηγούμενες συλλογές των ύμνων είχαν πιθανότατα τον περιορισμό να συνθέτονται αποκλειστικά στους οκτώ ήχους. Το αρχαίο Τροπολόγιο ήταν και μια Οκτώηχος. Ανάλογη επίσης συλλογή ήταν και του Σεβήρου. Από το Δαμασκηνό, όμως, επισημοποιείται η νέα τεχνική του κύκλου των οκτώ εβδομάδων, η οποία αλλάζει κυριολεκτικά τη μορφή της συλλογής. Ίσως πιο μπροστά να είχε ξεκινήσει μια ανάλογη προσπάθεια με αφορμή τους λειτουργικούς συμβολισμούς του κύκλου των οκτώ Κυριακών. Αυτό μάλιστα είναι πιο πιθανό, επειδή η λειτουργική πράξη της Εκκλησίας ακολουθεί πάντοτε μια προοδευτική εξέλιξη. Στην περίπτωση τη δική μας, ο Δαμασκηνός ήταν το κατάλληλο πρόσωπο που συγκέντρωνε όλες τις απαραίτητες προϋποθέσεις για τη συστηματοποίηση και την οργάνωση της λειτουργικής παραδόσεως της Εκκλησίας. Αυτό εξάλλου το επέβαλαν λόγοι ιστορικοί και θεολογικοί, ύστερα μάλιστα από τη σκληρή δοκιμασία που δέχθηκε η Εκκλησία από την εικονομαχία. Έτσι, ο μεθοδικός και προικισμένος αγιοσαββίτης συνδέει το όνομά του και με την οκταηχία και με την Οκτώηχο. Ο G. Reese παρατηρεί ότι, αφού ο Δαμασκηνός διέθετε τέτοιες οργανωτικές ικανότητες, δεν αποκλείεται να οφείλεται σ' αυτόν η διαίρεση των ήχων σε δύο τάξεις 40. Η ρύθμιση αυτή βέβαια ακολουθεί κάποια συμβολική αρχή. Όπως είδαμε, η παλαιότερη μαρτυρία για το λειτουργικό συμβολισμό της ογδόης ημέρας με αφετηρία τη «Νέα Κυριακή» μας δίνεται από το Γρηγόριο Θεολόγο. Οι οκτώ ήχοι, επίσης, ήταν σε χρήση πριν το Δαμασκηνό, αλλά χωρίς την τακτική τους εναλλαγή στα πλαίσια του κύκλου των οκτώ εβδομάδων. Άλλωστε, η χρήση των οκτώ ήχων υπήρχε και σε άλλες παραδόσεις. Στη Ανατολική

<sup>36.</sup> K. Sába, mu. érgo, sel. rxb' kai s'.

<sup>37.</sup> Κ. Σάθα ό.π.

<sup>38.</sup> Πρβλ. J.-B. Pitra, *Hymnographie*, σελ. 54. Οι ενότητες των τροπαρίων είναι: στιχηρά, ιδιόμελα, κανόνες κ.ά.

<sup>39.</sup> Bl. the ápour tou G. Reese (Music in the Middle Ages, sel. 73) sto kef. 2.2.

<sup>40.</sup> G. Reese, ό.π.

Εκκλησία, όμως, η οκταηχία αντιπροσωπεύει ένα ελεγχόμενο σύστημα με χαρακτήρα κατάλληλα προσαρμοσμένο στο ευχαριστηριακό ήθος της εν Χριστώ κοινωνίας. Ο Δαμασκηνός, σε τελική ανάλυση, πρέπει να είναι το πρόσωπο εκείνο που αναθεωρεί την παράδοση με την ένταξη και των ήχων και της Οκτωήχου στο λειτουργικό πνεύμα της Ορθοδοξίας.

Έναν αιώνα αργότερα, μετά το Δαμασκηνό, ο Ιωσήφ ο υμνογράφος παρουσιάζει τις δικές του συνθέσεις με τη χαρακτηριστική ακροστιχίδα: «Τῆς 'Οκτωήχου τῆς Νέας θεῖον τέλος, πόνοι δέ 'Ιωσήφ»<sup>41</sup>. Η μαρτυρία αυτή είναι πολλή σημαντική. Κι αυτό γιατί, αφού η Οκτώηχος του Ιωσήφ είναι η «Νέα», κατά συνέπεια η «Παλαιά» πρέπει να είναι του Δαμασκηνού, της οποίας μιμείται τον κύκλο των οκτώ εβδομάδων με τις ενότητες των τροπαρίων για τους οκτώ ήχους πάνω στο ίδιο θέμα<sup>42</sup>.

41. Βλ. Παρακλητική, ήτοι Οκτώηχος η μεγάλη, Σάββατο του πλ. δ΄ ήχου, Ρώμη 1885, σελ. 696 και έκδ. Μ. Σαλιβέρου Αθήναι, σελ. 492. Πρβλ. G. Schirò, «Η βυζαντινή λογοτεχνία της Σικελίας και της Κάτω Ιταλίας», Ελληνικά 17 (1962), σελ. 177 και Ε. Τωμαδάκη, «Κανόνες της Παρακλητικής», Λειμών, ΕΕΒΣ ΛΘ΄-Μ΄ (1972-73), σελ. 253 εξ.

42. Βλ. κεφ. 2.2. Ωστόσο, για την ξεχωριστή θέση του Ιωάννου Δαμασκηνού στο «πάνθεο» των εκκλησιαστικών συνθετών και μελουργών, που δικαιολογεί όχι απλώς μια σημαντική αλλά θεμελιακής φύσεως προσφορά, μας ομιλεί το ιαμβικό ποίημα του Νικηφόρου Καλλίστου Ξανθοπούλου (Βλ. Μουσικοδιδασκάλων Πατριαρχικής Σχολής, Μουσική βιβλιοθήκη Ι, σελ. μθ΄, W. Christ - M. Paranikas, Anthologia graeca, σελ. ΧΙΙ, Π. Τρεμπέλα, Εκλογή, σελ. 160 και Α. Φυτράκη, Η Εκκλησιαστική ημών ποίησις κατά τας κυριωτέρας αυτής φάσεις, Αθήναι 1957, σελ. 62). Το ποίημα εκφράζει παλαιές παραδόσεις και ομιλεί για το νέο Ορφέα (Πρβλ. Ιωάννου Πατριάρχου Ιεροσολύμων, Βίος ΛΒ΄, PG 94, 473Α και ASS Μάιος ΙΙ, 729D· «μύθος ελεχθήσεται τα του Ορφέως ανόητα μελωδήματα»). Το έργο του νέου Ορφέα δεν μπορεί να είναι άλλο από τη διαρρύθμιση της οκταηχίας, που αποτελεί τον κεντρικό άξονα της ελληνικής λειτουργικής υμνογραφίας.

Οι τα μέλη πλέξαντες ύμνων ενθέων η λύρα του πνεύματος Κοσμάς ο Ξένος Ορφεύς νεαρός η δαμασκόθεν χάρις...

#### 4. ΧΕΙΡΟΓΡΑΦΗ ΠΑΡΑΔΟΣΗ

Η χειρόγραφη παράδοση αποτελεί την κύρια πηγή της μουσικής της ελληνικής λειτουργικής υμνογραφίας. Τα γνωστά χειρόγραφα βυζαντινής μουσικής σώζονται σε μεγάλο αριθμό στις διάφορες βιβλιοθήκες. Οι κώδικες αυτοί περιλαμβάνουν τα συστατικά στοιχεία μιας τέχνης που προκαλεί ακόμη το παγκόσμιο επιστημονικό ενδιαφέρον. Στις πηγές αυτές, που παρουσιάζονται για πρώτη φορά το ι΄ αιώνα, περιλαμβάνονται τα διάφορα λειτουργικά και άλλα εκκλησιαστικά υμνογραφικά κείμενα, μελοποιημένα με το σημειογραφικό σύστημα της Ανατολικής Εκκλησίας, όπως και τα κάθε είδους θεωρητικά εγχειρίδια. Είναι προφανές ότι η χειρόγραφη παράδοση της λειτουργικής μουσικής περιέχει και τις πιο σημαντικές ειδήσεις για το σύστημα των οκτώ ήχων.

Βέβαια, η σημειογραφία αποτελεί την εφαρμογή της οκταηχίας. Με τα διάφορα σύμβολα της μουσικής γραφής που παριστάνουν τη μελωδική κίνηση δίνεται η ηχητική παράσταση του κάθε ήχου, ενώ τα θεωρητικά εγχειρίδια προσφέρουν τους κανόνες και τις τεχνικές προδιαγραφές της σημειογραφίας.

#### 4.1. Μουσική γραφή

Η γραφή της μουσικής της ελληνικής λειτουργικής υμνογραφίας, γνωστή ως σημειογραφία ή παρασημαντική, συνδέεται άμεσα με το σύστημα των οκτώ ήχων. Εμφανίζεται στη χειρόγραφη παράδοση το ι΄ αιώνα και αποτελεί μια από τις κυριότερες δυνατότητες έντεχνης μουσικής εκφράσεως της Ανατολικής Εκκλησίας. Η επινόηση της σημειογραφίας οφείλεται καθαρά σε λειτουργικές ανάγκες<sup>1</sup>. Έτσι ανοίγει ένα νέο και πολύ σπουδαίο κεφάλαιο στην ιστορία του εκκλησιαστικού μέλους, που αποτελεί ταυτόχρονα ένα γεγονός μεγάλης πολιτιστικής σημασίας, αφού διατηρεί έντονα τη σφραγίδα ενός από τους πιο αξιόλογους πολιτισμούς.

Μέσα από το σύστημα της σημειογραφίας, με τη βοήθεια και των θεωρητικών διατυπώσεων των εγχειριδίων της εκκλησιαστικής μουσικής, μπορεί κανείς

<sup>1.</sup> Πρβλ. Th. Gérold, Les Pères de l' Église, σελ. 180-190 και Ch. Hannick, «Byzantinische Musik», στο Die hochsprachliche profane Literatur der Byzantiner II, έκδ. Η. Hunger, München, 1978, σελ. 197. Η σημειογραφία της βυζαντινής μουσικής διαφέρει από την αρχαία ελληνική που χρησιμοποιούσε τα κεφαλαία γράμματα σε διάφορες θέσεις. Η αρχαία σημειογραφία αποκλείστηκε από τους Πατέρες επειδή ακριβώς συνδεόταν με την ειδωλολατρία.

να παρακολουθήσει ολόκληρη την πορεία της τεχνικής των οκτώ ήχων. Αυτό οφείλεται βέβαια στο γεγονός ότι η οκταηχία είναι η κύρια αιτία που δημιουργεί την κωδικοποίηση ολόκληρης σχεδόν της ελληνικής λειτουργικής υμνογραφίας. Η πρώτη συνέπεια, δηλαδή, της οκταηχίας είναι η δημιουργία των διαφόρων μουσικών συλλογών, που αναπτύσσονται παράλληλα και σε απόλυτη σχέση με τις κοινές συλλογές των λειτουργικών βιβλίων. Η ταξινόμηση γίνεται με βάση τον κινητό και ακίνητο εορτολογικό κύκλο, αλλά σε ένα ευρύτερο σχήμα που το διαμορφώνουν οι μουσικές ανάγκες. Η Οκτώηχος, λ.χ., συνυπάρχει με το Μηνολόγιο, το Τριώδιο και Πεντηκοστάριο. Οι ύμνοι όμως χωρίζονται σε δύο χαρακτηριστικές κατηγορίες μελών. Έτσι, από τη μια μεριά είναι τα ιδιόμελα στιχηρά τροπάρια και από την άλλη οι ειρμοί των κανόνων. Και στις δύο περιπτώσεις, οι ύμνοι που παρατίθενται καλύπτουν ολόκληρο το λειτουργικό έτος.

Οι πρώτες συλλογές μελοποιημένων ύμνων είναι το Στιχηράριο και το Ειρμολόγιο. Η εξέλιξη όμως της σημειογραφίας και της εκκλησιατικής μελοποιτας δημιούργησε και άλλα παρόμοια έργα, όπως είναι: η Ανθολογία, το Αναστασιματάριο, η Παπαδική, το Δοξαστάριο, το Καλοφωνικό Ειρμολόγιο, το Μαθηματάριο, το Ασματικό, το Κοντακάριο, το Κρατηματάριο κ.ά. Πρέπει να σημειωθεί ότι όλα αυτά τα απανθίσματα χρησιμοποιούν τους καθιερωμένους ύμνους των ακολουθιών της λατρείας. Ορισμένες νέες προσθήκες δεν είναι πρωτότυπες δημιουργίες αλλά απομιμήσεις παλαιών συνθέσεων².

### 4.1.1. Το Στιχηράριο

Το βιβλίο αυτό είναι η παλαιότερη συλλογή στη χειρόγραφη παράδοση. Περιέχει: α) τα στιχηρά ιδιόμελα των ακινήτων εορτών του Μηνολογίου από α΄ Σεπτεμβρίου μέχρι και λα΄ Αυγούστου· β) τα στιχηρά ιδιόμελα του Τριωδίου και Πεντηκοσταρίου· γ) τα στιχηρά ιδιόμελα, τα δογματικά θεοτοκία και τους αναβαθμούς των οκτώ ήχων· δ), τα ια΄ εωθινά ιδιόμελα δοξαστικά· ε) διάφορα σταυροθεοτοκία. Τα περιεχόμενα του Στιχηραρίου, σε μεταγενέστερες εποχές και συγκεκριμένα από το ιζ΄ αιώνα και μετά, χωρίζονται σε ορισμένες ενότητες που απαρτίζουν νέες συλλογές. Το παλαιό Στιχηράριο μας παραδίδεται ανώνυμα. Το μελωδικό αυτό υλικό φαίνεται πως επεξεργάζονται αργότερα ο Χρυσάφης και ο Γερμανός Νέων Πατρών³.

Το παλαιότερο χρονολογημένο Στιχηράριο είναι το Leningrand 789 του

<sup>2.</sup> Οι νεότεροι υμνογράφοι χρησιμοποιούν αποκλειστικά τα παλαιά και καθιερωμένα μουσικοποιητικά πρότυπα.

<sup>3.</sup> Και οι δύο είναι από τους σπουδαιότερους μουσικούς και συνθέτες και αντιπροσωπεύουν μια περίοδο ακμής της εκκλησιαστικής μελουργίας.

 $1106^4$  μ.Χ. Στη χειρόγραφη όμως παράδοση υπάρχουν Στιχηράρια, τα οποία θεωρούνται παλαιότερα. Το Στιχηράριο περιλαμβάνεται στη σειρά Transcripta των MMB $^5$ . Στη συνέχεια, θα δοθεί εδώ η μορφή και το περιεχόμενο του Στιχηραρίου από αντιπροσωπευτικές συλλογές της χειρογράφου παραδόσεως $^6$ .

## Ι. Στιχηράριο ι΄ αιώνα<sup>7</sup>Χειρόγραφο ΑΓ. Λ 252

- α) Ιδιόμελα του Τριωδίου
- β) Ιδιόμελα του Πεντηκοσταρίου

Ο κώδικας αυτός είναι ακέφαλος και κολοβός. Η διάταξη των ύμνων από τη Β΄ ως την Δ΄ Κυριακή των Νηστειών (f. 1r-7r) είναι η ακόλουθη:

| 1) Κυριακή πρωί,                   | Μωσῆς τῷ καιρῷ τῆς ἐγκρατείας. | ήχος πλ. β΄ |
|------------------------------------|--------------------------------|-------------|
| 2) Κυριακή εσπέρας,                | Δεῦτε ἐκκαθάρωμεν ἑαυτούς      | ήχος πλ. δ΄ |
| 3) Δευτέρα Β΄ εβδομάδας πρωί,      | Θαυμαστόν ὅπλον                | ήχος πλ. α΄ |
| (Εδώ διασπάται                     | η συνέχεια του κώδικα)         |             |
| 4) Τετάρτη Γ΄ εβδομάδας πρωί,      | 'Εν τιμῆ ὄν υἱότητος           | ήχος β΄     |
| 5) Τετάρτη Γ΄ εβδομάδας εσπέρας,   | 'Ασώτως διασπείρας             | ήχος δ΄     |
| 6) Πέμπτη Γ΄ εβδομάδας πρωί,       | Τῆς υἱοθεσίας ἐκπεσῶν          | ήχος πλ. β΄ |
| 7) Πέμπτη Γ΄ εβδομάδας εσπέρας,    | 'Η ἐν τῷ ζύλφ                  | ήχος β΄     |
| 8) Παρασκευή Γ΄ εβδομάδας πρωί,    | Τῆς πατρικῆς δωρεᾶς            | ήχος πλ. β΄ |
| 9) Παρασκευή Γ΄ εβδομάδας εσπέρας, | 'Ασώτου δίκην ἀπέστην          | ήχος βαρύς  |
| 10) Κυριακή Δ΄ πρωί,               | Τήν δψηλόφρονα γνώμην          | ήχος πλ. δ΄ |

(Ο κώδικας συνεχίζεται με την παραπάνω διάταξη)

ΙΙ. Στιχηράριο ι΄ αιώνα<sup>9</sup>Χειρόγραφο ΑΓ. Λ 307

- α) Δοξαστικά και ιδιόμελα Τριωδίου
- β) Δοξαστικά και ιδιόμελα Πεντηκοσταρίου
- 4. O. Strung, «Specimina Notationum Antiquiorum», MMB Série Principale VII, Copenhagen 1965, σελ. 7.
- 5. Bλ. E. Wellesz, «Die Humnen des Sticherarium für September», MMB Série Transcripta I. Copenhague 1936 και H. J. W. Tillyard, «The Humns of the Sticherarium for November», MMB Transcripta II, Copenhague 1938. Bλ. επίσης C. Höeg, H. J. W. Tillyard, E. Wellesz, «Sticherarium», MMB Série Principale (Faccimilés) I, Copenhague 1935.
- 6. Βλ. και τα Στιχηράρια που χρησιμοποιούν οι παραπάνω ερευνητές των ΜΜΒ. Ο Ε. Wellesz στην πρώτη έκδοση του έργου του, Α History of Byzantine Mousic and Hymnography, Oxford 1949, σελ. 341, παραθέτει κατάλογο των κυριοτέρων Ειρμολογίων και Στιχηραρίων της χειρογράφου παραδόσεως.
- 7. Ο Ε. Wellesz στον κατάλογο του έργου του που αναφέρθηκε στην προηγούμενη υποσ. χρονολογεί το Στιχηράριο μεταξύ θ΄ και ι΄ αιώνα. Βλ. και Σπυρίδωνος Λαυριώτου Σ. Ευστρατιάδου, Κατάλογος των κωδίκων της Μεγίστης Λαύρας, τεύχος Β΄ και Γ΄, Paris 1925, σελ. 33.
  - 8. Τα έντυπα Τριώδια έχουν, ήχος πλ. β΄.
  - 9. Τον κώδικα αυτό χρησιμοποιεί ο Ο. Strung, «The Antiphons...», σελ. 51. Βλ. και Σ.

- γ) Ανατολικά αναστάσιμα: η Οκτώηχος και τα ια΄ εωθινά
- δ) Ακολουθία αναπαύσιμος

## ΙΙΙ. Στιχηράριο ια΄ αιώνα<sup>10</sup> Χειρόγραφο ΑΓ. Β 1488

- α) Ιδιόμελα του Τριωδίου
- β) Ιδιόμελα του Πεντηκοσταρίου
- γ) Οκτώηχος, f. 178<br/>r: στιχηρά ἀναστάσιμα ἀνατολικά τῶν η΄ ἤχων ψαλλόμενα κατά Κυριακήν κυκλικῶς ὅλον τόν χρόνον  $^{11}$

## ΙV. Στιχηράριο ιγ΄ αιώναΧειρόγραφο ΑΓ. Β 1489

- α) Στιχηράριο του Τριωδίου
- β) Στιχηράριο του Πεντηκοσταρίου
- γ) Στιχηρά τα ογδοήκοντα

# V. Στιχηράριο ιγ΄ αιώναΧειρόγραφο ΑΓ. Β 1491

- α) Ιδιόμελα Μηνολογίου από α΄ Σεπτεμβρίου μέχρι λα΄ Αυγούστου
- β) Στιχηράριο Τριωδίου
- γ) Στιχηράριο Πεντηκοσταρίου
- δ) Στιχηρά αναστάσιμα ανατολικά, Ανδρέου Κρήτης
- ε) Στιχηρά αναστάσιμα, Ιωάννου Δαμασκηνού
- ζ) Οι αναβαθμοί, Θεοδώρου Στουδίτου
- η) Στιχηρά δογματικά Θεοτοκία των η΄ ήχων, Ιωάννου Δαμασκηνού
- στ) Στιχηρά σταυροθεοτοκία, Λέοντος βασιλέως
- θ) Στιχηρά θεοτοκία, Γερμανού πατριάρχου Κων/πόλεως
- ι) Στιχηρά αναστάσιμα, Ιωάννου μοναχού

### VI. Στιχηράριο ιγ΄ αιώνα (1242) Χειρόγραφο ΑΓ. Β 1492<sup>12</sup>

- α) Στιχηράριο του Μηνολογίου
- β) Στιχηρά Τεσσαρακοστής
- γ) Στιχηρά Πεντηκοσταρίου

Ευστρατιάδου, Κατάλογος (Λαύρας, τεύχος Β΄ καί Γ΄), σελ. 41.

- 10. Βλ. Σ. Ευστρατιάδου, Κατάλογος των εν τη Ιερά Μονή Βατοπεδίου αποκειμένων κωδίκων, Paris 1924, σελ. 234. Ο Ο. Struhk, ό.π., χρησιμοποιεί επίσης τον κώδικα αυτό.
  - 11. Ο κώδικας αναφέρεται χαρακτηριστικά στο λειτουργικό κύκλο των οκτώ εβδομάδων.
- 12. Βλ. Σ. Ευστρατιάδου, ό.π. Ο Ε. Wellesz, *Α History*, Οχford 1949<sup>1</sup>, σελ. 341, και 1961<sup>2</sup>, σελ. 276, αναφέρεται στον κώδικα αυτό. Ο ίδιος συγγραφέας στις *Trancripta* του Σεπτεμβρίου, ό.π., χρησιμοποιεί τον ίδιο κώδικα.

δ) Ακολουθία Μελετίου Αρχιεπισκόπου Αντιοχείας

VII. Στιχηράριο ιγ΄ αιώνα (1292) Χειρόγραφο ΑΓ. Β 1499<sup>13</sup>

- α) Στιχηράριο του Μηνολογίου
- β) Στιχηράριο Τεσσαρακοστής
- γ) Πεντηκοστάριο από την πρώτη και νέα Κυριακή του Θωμά
- δ) Στιχηρά αναστάσιμα ανατολικά ογδοήκοντα οκτώ
- ε) Οι αναβαθμοί
- στ) Στιχηρά αναστάσιμα εωθινά, Λέοντος Δεσπότου τα ια΄
- ζ) Στιχηρά προσόμοια της μεγάλης Τεσσαρακοστής, ποίημα Ιωσήφ
- η) Στιχηρά δογματικά θεοτοκία, Ιωάννου μοναχού Δαμασκηνού κατά ήχο

VIII. Στιχηράριο ιε΄ αιώνα Χειρόγραφο ΑΓ. Β 1496

- α) Στιχηράριο του Μηνολογίου
- β) Στιχηράριο της Τεσσαρακοστής
- γ) Αρχή του Πεντηκοσταρίου, Κυριακή του Αντίπασχα και του αποστόλου Θωμά
- δ) Στιχηρά αναστάσιμα
- ε) Στιχηρά ιδιόμελα εωθινά τα ια΄, Λέοντος βασιλέως
- στ) Δογματικά ιδιόμελα, ποίημα Ιωάννου του Δαμασκηνού

ΙΧ. Στιχηράριο ιη΄ αιώνα<sup>14</sup> Χειρόγραφο ΑΓ. Ξ 127

- α) Προθεωρία, σχεδιαγράμματα, ηχήματα των οκτώ ήχων
- β) Αναστάσιμα στιχηρά, κεκραγάρια Χρυσάφου του νέου
- γ) Μικρή ανθολογία χερουβικών, κοινωνικών και δοξολογιών
- δ) Στιχηράριο καλόφωνο του Μηνολογίου, Γερμανού Νέων Πατρών
- ε) Στιχηρά του Τριωδίου, Γερμανού Νέων Πατρών
- στ) Πεντηκοστάριο από την Κυριακή του Θωμά, Γερμανού Νέων Πατρών.

#### 4.1.2. Το Ειρμολόγιο

Το βιβλίο αυτό είναι μία άλλη σπουδαία συλλογή των λειτουργικών ύμνων, από τις πιο παλαιές<sup>15</sup>. Η μουσική του, όπως και των κανόνων γενικά, απαρτίζει

- 13. Βλ. Σ. Ευστρατιάδου, ό.π., σελ. 235 και τα παραπάνω έργα του Ε. Wellesz.
- 14. Βλ. Γρ. Στάθη, Τα χειρόγραφα Β΄, σελ. 55. Ο κώδικας περιέχει συνθέσεις: Χρυσάφη του Νέου, Γερμανού Νέων Πατρών και Μπαλασίου Ιερέως. Στο f. 395r γράφει: «αρχή συν Θεφ αγίφ και του Πεντηκοσταρίου, αρχόμενον από την Κυριακήν του Θωμά», ποίημα του αυτού (Γερμανού) Νέων Πατρών.
  - 15. Για το Ειρμολόγιο γενικά βλ. Σ. Ευστρατιαδου, Ειρμολόγιον, Μνημεία Αγιολογικά 9,

τη δεύτερη μεγάλη κατηγορία της εκκλησιαστικής μελουργίας, που διακρίνεται για τη σπάνια συνθετική και μορφολογική της κατάστρωση. Εάν υπολογιστεί ότι και στους οκτώ ήχους έχουμε πλήθος από κανόνες, τότε μπορούμε να εκτιμήσουμε το μελωδικό πλούτο και την ποικιλία που χαρακτηρίζουν το είδος αυτό της συνθέσεως. Μόνο στην Οκτώηχο έχουμε 8×9=72 πρωτότυπες δημιουργίες. Για να ψαλούν λοιπόν οι κανόνες έπρεπε να είναι γνωστός ο τρόπος της ψαλμωδίας των ειρμών πάνω στον κάθε έναν από τους οκτώ ήχους. Η ανάγκη για απομνημόνευση και καλύτερη εκτέλεση των μελωδιών οδήγησε στην κωδικοποίηση των ειρμών στο βιβλίο Ειρμολόγιο. Το περιεχόμενό του είναι α) οι ειρμοί των αναστάσιμων κανόνων και β) όλοι οι ειρμοί των δεσποτικών, θεομητορικών εορτών και των Αγίων. Ακόμη περιλαμβάνει τα αυτόμελα τροπάρια που διακρίνονται: σε καθίσματα και στιχηρά για τον κάθε ήχο, σε εξαποστειλάρια, σε αντίφωνα, σε αναβαθμούς και κοντάκια. Το Ειρμολόγιο, όπως και το Στιχηράριο, προκάλεσε το ιδιαίτερο ενδιαφέρον των μελετητών και περιλαμβάνεται και αυτό στη σειρά Transcripta των ΜΜΒ<sup>16</sup>. Το βιβλίο αυτό μέχρι τον ιστ΄ αιώνα διατηρεί κάποια ομοιογένεια. Από κει κι ύστερα διακρίνεται ως συλλογή κάτω από το όνομα συγκεκριμένων μελοποιών, όπως του Θεοφάνους Καρύκη, του Ιωάσαφ του νέου Κουκουζέλη, του ιερέα Μπαλασίου, του Πέτρου Πελοποννησίου και του Πέτρου Βυζαντίου<sup>17</sup>. Η μορφή και το περιεχόμενο του Ειρμολογίου σύμφωνα με τη χειρόγραφη παράδοση είναι η ακόλουθη<sup>18</sup>.

Ι. Ειρμολόγιο ι΄ αιώνα Χειρόγραφο ΑΓ. Λ 249<sup>19</sup>

α) Ακολουθία αναστάσιμος Ιωάννου, ήχος α΄
 Τέχνη μελουργός σούς ἀγασθεῖσα κρότους, πρώτην νέμει σου τάξιν, ὁ τῆς ἀξίας!
 Ήχος ὁ πρῶτος μουσικῆ κληθείς τέχνη

Chennevières-sur-Marne 1932, σελ. α΄- ε΄. Βλ. επίσης, Ν. Τωμαδάκη, «Ειρμολόγιον», ΘΗΕ 5, σελ. 449, όπου και σχετική βιβλιογραφία.

16. Bλ. A. Ayoutanti - M. Stöhr - C. Höeg, «The Hymns of the Hirmologium» I, MMB Transcripta VI, Copenhague 1952 και A. Ayoutanti, «The Humns of the Hirmologium» III, 2, MMB Transcripta VIII, Copenhagen 1956. Bλ. επίσης, H.J.W. Tillyard, «Twenty Canons from the Trinity Hirmologiun», MMB Transcripta IV, Boston 1952. C. Höeg, «Hirmologium Athoum», MMB Série principale (Facsimilés) II, Copenhague 1938. L. Tardo, «Hirmologium Cryptense», MMB Série Principale III, Rome 1951. J. Raasted, «Hirmologium Sabbaiticum», MMB Série Principale VIII, 1-2, Copenhagen 1968.

17. Οι μουσικοί της περιόδου αυτής στηρίζονται στο παλαιό Ειρμολόγιο, το οποίο επεξεργάζονται και πλουτίζουν. Οι μελετητές των ΜΜΒ δεν ασχολούνται με την περίοδο αυτή.

18. Βλ. Ε. Wellesz, *A History*, Oxford 1949<sup>1</sup>, σελ. 341 και τα χφφ. που χρησιμοποιούν οι παραπάνω μελετητές των *ΜΜΒ*.

19. Βλ. Ε. Wellesz, ό.π., Σπυρίδωνος Λαυριώτου - Σ. Ευστρατιάδου, Κατάλογος (Λαύρας, τεύχος Β΄ και Γ΄), σελ. 32 και Α. Ayoutanti - Μ. Stöhr, μν. έργο, σελ. ΧΙV. Βλ. επίσης κεφ. 7.2., πίνακα 3.

Πρῶτος παρ' ἡμῶν εὐλογείσθω τοῖς λόγοις Τά πρῶτα πρῶτε τῶν καλῶν λαχών φέρεις Πρωτεῖα νίκης πανταχοῦ πάντων ἔχεις<sup>20</sup>. Ωδή α΄, Σοῦ ἡ τροπαιοῦχος δεξιά (ακολουθούν οι άλλες ωδές)

- β) Ακολουθία αναστάσιμος Ιωάννου, ήχος β΄
  Κἄν δευτέραν εἴληφας ἐν τάξει θέσιν ἀλλ' ἡδονῆ πρῶτος σύ τῆ μελιρρύτω τό σόν μελιχρόν μουσικώτατον μέλος όστά πιαίνει, καρδίας καθηδύνει Κἄν ἡδον ήχους ἐμμελῶς ἡρμοσμένους Σειρῆνες ἡδον δευτέρου πάντως μέλη.

  Ωδή α΄ Ἐν βυθῷ κατέστρωσε ποτέ (ακολουθούν οι άλλες ωδές)
- γ) Ακολουθία αναστάσιμος, ήχος γ΄
  Κἄν ἡ τρίτος σύ πλήν πρός ἀνδρικούς τόνους
  πρῶτος σύνεγγυς τυγχάνεις ἡφειμένος
  "Ακομψος, ἁπλοῦς, ἡδύς, ἀνδρικός τρίτε
  πέφηνας ὄντως τῆ μελιρρύτω θέσει
  "Απας ποθῶν εὔρυθμον ἤδυον μέλος
  ῷδῶν ποθητόν μᾶλλον ἄλλον τόν τρίτον
  Ωδή α΄. Θ τά ὕδατα πάλαι νεύματι θείω (ακολουθούν οι άλλες ωδές)
- δ) Ακολουθία αναστάσιμος, ήχος δ΄
  Πανηγυριστής καί χορευτής ὤν, φέρεις
  τέταρτον εὖχος μουσικωτάτω κρίσει
  Σύ τούς χορευτάς δεξιούμενος πλάτει
  φωνῶν βραβεύεις καί κρότους ἐν κυμβάλοις
  Σέ τόν τέταρτον ἡχον ὡς εὖφωνίας
  πλήρης χορευτῶν εὐλογοῦσιν τά στίφη
  Ωδή α΄. Θαλάσσης τό ερυθραῖον πέλαγος (ακολουθούν οι άλλες ωδές)
- ε) Ακολουθία αναστάσιμος, ήχος πλ. α΄
   Θρηνφδός ή σύ, καί φιλοικτίρμων ἄγαν ἀλλ' εἰς τά πολλά καί χορεύεις εὐρύθμως

20. Δημοσιεύουμε εδώ τα επιγράμματα, επειδή είναι αρκετά παλαιά και παρουσιάζουν σημαντικές διαφορές με εκείνα των εντύπων λειτουργικών βιβλίων. Σημειώνουμε ότι αποφεύγουμε κατά το δυνατόν τις ανορθογραφίες του κωδικογράφου. Από τα παλαιά επιγράμματα είναι και του χφ. Λέσβου, Λειμώνος 295, τα οποία όμως είναι ελλειπή, (βλ. f. 205 εξ.). Ωστόσο συμφωνούν περισσότερο με το χφ. ΑΓ. Λ 249 και διαφέρουν από εκείνα των εντύπων. Το πρώτο επίγραμμα του α΄ ήχου είναι φθαρμένο στο χφ. και το αντικαθιστούμε με το γνωστό των εντύπων. Για τα επιγράμματα γενικά βλ. κεφ. 1.2.

δ μουσικόν νοῦς πῶς ἐγνώρισε ξένος τίς ἡ παρεκλίνουσα κλῆσις πλαγίων πέμπτον σε τάξις ἀλλά πρῶτον ἡ φύσις ἔχει τε καί λέγει σε πρῶτε πλαγίων

Ωδή α΄. Ἰππον καί αναβάτην εἰς θάλασσαν Ἐρυθράν (ακολουθούν οι άλλες ωδές)

στ) Ακολουθία αναστάσιμος Ιωάννου, ήχος πλ. β΄ "Έκτος μελφδός ἀλλ' ὑπέρπρωτος πέλεις ὁ πλαγίων σύ τῶν μελῶν διαφέρων τάς ἡδονάς σύ διπλοσυνθέτους φέρεις τόν δεύτερον πως δευτερεύων δεύτερος τόν τεττιγός [;] καί μέλιτος ἡδύων ἄπας μελφδός μελφδεῖ κατ' ἀξίαν.

Ωδή α΄. ΄Ως ἐν ἠπείρῳ πεζεύσας ὁ Ἰσραήλ (ακολουθούν οι άλλες ωδές)

ζ) Ακολουθία αναστάσιμος Ιωάννου, ήχος βαρύς 'Οπλιτικής φάλαγγος ἴδιον μέλος ὁ τήν βάρους σύ κλήσιν εἰληφώς φέρεις τόν βαρύν ήχον ὡς ἐπώνυμον βάρους ὁ τούς λογισμούς ἐν βοαῖς μισῶν, φίλει ἀνδρῶδες ἀσμα δευτερότριτε βρέμεις μή ποικίλης δ' ὧν τούς ἀπλούς ἔχεις φίλους

 $\Omega$ δή α΄. Νεύσει σου πρός γεώδη ἀντιτυπίαν μετήχθη (ακολουθούν οι άλλες ωδές)

η) Ακολουθία αναστάσιμος, ήχος πλ. δ΄
 "Ήχων σφραγίς, Τέταρτε σύ τῶν πλαγίων
 ἐπεί περ αὐτός πᾶν καλόν μέλος φέρεις
 ἀνευρύνεις σύ τούς κρότους τῶν ἀσμάτων
 ήχων κορωνίς ὡς ὑπάρχεις καί μέλος
 ὡς ἄκρον ἐν φθόγγοις τε καί φωνῶν τάσει
 ἀρχήν τέθηκε νοῦς σοφῶν τε καί τέλος

Ωδή α΄. 'Αρματηλάτην Φαραώ ἐβύθισε (ακολουθούν οι άλλες ωδές)

ΙΙ. Ειρμολόγιο θ΄ ή ι΄ αιώναΧειρόγραγο ΑΓ. Λ 152<sup>21</sup>

- α) Οι ειρμοί των κανόνων της Οκτωήχου
- β) Διάφοροι άλλοι ειρμοί

21. Σπυρίδωνος Λαυριώτου - Σ. Ευστρατιάδου, Κατάλογος (Λαύρας, τεύχος Β΄ και Γ΄), σελ. 16. Βλ. επίσης Ε. Wellesz, Α History, Oxford 1949¹, σελ. 341, και 1961², σελ. 264, καθώς και τον πρόλογο του C. Höeg στο έργο, «The Hymns of the Hirmologium», Ι, ΜΜΒ Transcripta VI, σελ. XIV, της Α. Ayoutanti και Μ. Stöhr.

ΙΙΙ. Ειρμολόγιο ιβ΄ αιώναΧειρόγραφο ΑΓ. Ι 470<sup>22</sup>

- α) Οι ειρμοί των κανόνων της Οκτωήχου
- β) Οι ειρμοί των κανόνων του εορτολογίου

IV. Ειρμολόγιο ιβ΄ αιώναΧειρόγραφο Coislin 220<sup>23</sup>

- α) Οι ειρμοί των κανόνων της Οκτωήχου
- β) Οι ειρμοί των κανόνων του εορτολογίου
- γ) Στιχηρά και προσόμοια της Μ. Τεσσαρακοστής

V. Ειρμολόγιο ιγ΄ αιώνα Χειρόγραφο ΑΓ. Β  $1531^{24}$ 

Οι ειρμοί των κανόνων γ' - πλ. β' ήχου

VI. Ειρμολόγιο ιγ΄ αιώνα Χειρόγραφο ΑΓ. Β 1532<sup>25</sup>

Οι ειρμοί των κανόνων α' - πλ. β' ήχου

VII. Ειρμολόγιο ιδ΄ αιώναΧειρόγραφο ΑΓ. Δ 95<sup>26</sup>

- α) Οι ειρμοί των κανόνων της Οκτωήχου
- β) Οι ειρμοί των κανόνων του Τριωδίου και του Πεντηκοσταρίου
- γ) Οι ειρμοί των κανόνων των εορτών του Μηνολογίου
- 22. Σ. Λάμπρου, Κατάλογος των εν ταις βιβλιοθήκαις του Αγίου Όρους ελληνικών κωδίκων Β΄, Κανταβριγία 1900, σελ. 150. Βλ. ακόμη τον πρόλογο του C. Höeg στο παραπάνω έργο των ΜΜΒ σελ. ΧΙΙΙ και Ε. Wellesz, Α History, Oxford 1949¹, σελ. 341. Ο Ε. Wellesz χρησιμοποιεί τις μεταγραφές του έργου, «The Hymnes of Hirmologium», ό.π., από τον κώδικα αυτό. Ο ίδιος κώδικας περιλαμβάνεται στη σειρά Facsimilés ΙΙ, στο μν. έργο του C. Höeg, «Hirmologium Athours»
- 23. Βλ. Α. Gastoué, Introduction à la paléographie musicale byzantine, Cataloque des mss. de musique byzantine, Paris 1907, σελ. 89. Ο κώδικας εξετάζεται ιδιαίτερα από τους ερευνητές των MMB. Ο Tillyard δίνει το όνομα Coislin στη χαρακτηριστική αυτή αρχαϊκή μορφή της σημειογραφίας. Βλ. περισσότερα στον Ε. Wellesz, A History, Oxford 1961², σελ. 275. Εξάλλου ο Σ. Ευστρατιάδης, χρησιμοποιεί τον περίφημο αυτόν κώδικα για το Ειρμολόγιό του.
- 24. Βλ. Σ. Ευστρατιάδου, Κατάλογος (Βατοπεδίου), σελ. 239. Επίσης βλ. τα έργα: «The Hymnes of the Hirmologium» I, Transcripra VI, σελ. XVI και Ε. Wellesz, A History, Oxford 1949<sup>1</sup>, σελ. 341.
  - 25. Βλ. Ό.π.
  - 26. Βλ. Γρ. Στάθη, Τα χειρόγραφα Β΄, σελ. 687.

### VIII. Ερμολόγιο ιζ΄ αιώνα (1610) Χειρόγραφο ΑΓ. Ξ 15927 Καλλωπισμός Θεοφάνους Καρύκη

- α) Οι ειρμοί των κανόνων της Οκτωήχου
- β) Οι ειρμοί των δεσποτικών εορτών και της Θεοτόκου
- γ) Προσόμοια των οκτώ ήχων
- δ) Καθίσματα
- ε) Εξαποστειλάρια

ΙΧ. Ειρμολόγιο ιζ΄ αιώνα (1687) Χειρόγραφο Λέσβου, Λειμώνος 25228 (Μπαλασίου ιερέως)

Ήχος α':

Οι ειρμοί Οκτωήχου, Κοιμήσεως της Θεοτόκου, Χριστουγέν-

νων (δύο), Πάσχα και Εισοδίων

Ήχος β':

Οι ειρμοί Οκτωήχου, Θεοφανείων (δύο) και Γενεσίου της

Θεοτόκου

γ) Ήχος γ΄: Οι ειρμοί Οκτωήχου και Υπαπαντής

Ήχος δ':

Οι ειρμοί Οκτωήχου, Ευαγγελισμού, Βαΐων, Πεντηκοστής, Μεταμορφώσεως, Γενεσίου του Προδρόμου και των Αγίων

Αποστόλων

- ε) Ήχος πλ. α':
- Οι ειρμοί Οκτωήχου και Αναλήψεως
- στ) Ήχος πλ. β΄: Οι ειρμοί Οκτωήχου και Μεγάλου Κανόνα
- ζ) Ήχος βαρύς:
- Οι ειρμοί Οκτωήχου και Πεντηκοστής
- η) Ήχος πλ. δ΄: Οι ειρμοί Οκτωήχου, Μεσοπεντηκοστής και Σταυρού θ) Διάφοροι καλοφωνικοί ειρμοί και στιχηρά

Χ. Ειρμολόγιο ιη΄ αιώνα Χειρόγραφο Λέσβου, Λειμώνος 24629 Πέτρου Πελοποννησίου

α) Ήχος α':

Καταβασίες Κοιμήσεως Θεοτόκου, Χριστουγέννων (δύο)

- 27. Βλ. Γρ. Στάθη, ό.π., σελ. 123. Για το Θεοφάνη Καρύκη βλ. Μ. Χατζηγιακουμή, Μουσικά χειρόγραφα τουρκοκρατίας (1453-1832) Ι, Αθήναι 1975, σελ. 307 εξ. Το χειρόγραφο αυτο με τους «καλλωπισμούς» διαφοροποιείται από το παλαιό Ειρμολόγιο.
- 28. Βλ. Α. Παπαδοπούλου Κεραμέως, Μαυρογορδάτειος Βιβλιοθήκη, του εν Κωνσταντινουπόλει Ελληνικού Φιλολογικού Συλλόγου, Παράρτημα, τόμ. ΙΖ΄ (1886), σελ. 119. Μ. Χατζηγιακουμή, μν. έργο, σελ. 92. Στο χειρόγραφο, από ένδειξη στο f. 66ν, («του αυτού κυρ Μπαλασίου») εικάζεται ότι και οι προηγούμενοι ειρμοί είναι του ίδιου συνθέτη. Ο Μπαλάσιος μετά τον Καρύκη πραγματοποιεί κι αυτός καλλωπισμό στο Ειρμολόγιο. Από τους κώδικες με το Ερμολόγιο του Μπαλασίου σημειώνουμε τον ΑΓ. Ξπ 292 καταλογογραφημένο από το Γρ. Στάθη, Τα χειρόγραφα Α΄, σελ. 66 και τον ΑΓ. Ι 1021, ιδιόγραφο του Μπαλασίου, καταλογογραφημένο από το Σ. Λάμπρο, μν. έργο, τόμ. Β΄, σελ. 246.
  - 29. Βλ. Α. Παπαδοπούλου Κεραμέως, ό.π., σελ. 117 και Μ. Χατζηγιακουμή, ό.π., σελ. 170.

Στωυροπροσκυνήσεως, Αναστάσεως και Κυριακής του Θωμά

β) Ήχος β΄: Καταβασίες Θεοφανείων (δύο)

γ) Ήχος γ΄: Καταβασίες Υπαπαντής

δ) Ήχος δ΄: Καταβασίες Ευαγγελισμού, Βαΐων, Μεταμορφώσεως και Πεντηκοστής

ε) Ήχος πλ. α΄: Καταβασίες Αναλήψεως

στ) Ήχος βαρύς: Καταβασίες Πεντηκοστής

ζ) Ήχος πλ. δ΄: Καταβασίες Υψώσεως του Σταυρού

- η) Ειρμοί και τροπάρια Μ. Εβδομάδας
- θ) Προσόμοια ειρμολογικά κατ' ήχον
- ι) Αναστάσιμα καθίσματα
- ια) Τό προσταχθέν..., Τῆ Ὑπερμάχφ..., ᾿Αλληλούϊα, Ἰδού ὁ Νυμφίος, Ὅτε οι ἔνδοξοι μαθηταί
- ιβ) Εξαποστειλάρια, τιμιωτέρες κατ' ήχον
- ιγ) Κύριε ή ἐν πολλαῖς ἁμαρτίαις, Θεαρχίω νεύματι (οκτάηχο). "Αξιον ἐστίν, ήχος πλ. β', Αλληλουάριο στο Ἰδού ὁ Νυμφίος
- ιδ) Καλοφωνικοί ειρμοί στους οκτώ ήχους: Αρσενίου Ιερομονάχου, Γερμανού Νέων Πατρών, Μπαλασίου ιερέως, Δημητρίου δομεστίχου, Πέτρου Μπερεκέτη, Παναγιώτου Χαλάτζογλου, Δαμιανού, Ιωάννου Πρωτοψάλτου, Μελετίου Σιναΐτου, Δανιήλ, Γούτα Θεσσαλονικέως και Αθανασίου Πατριάρχου.

Η σημειογραφία με την οποία καταγράφονται οι παραπάνω μελωδίες περνά από ορισμένα εξελικτικά στάδια<sup>30</sup>. Αυτό οφείλεται στο γεγονός ότι οι μελωδίες αντιπροσωπεύουν μια ζωντανή λειτουργική παράδοση. Εκτός απ' αυτό, όμως, οι μελισματικοί εμπλουτισμοί, οι επεξεργασίες και οι «καλλωπισμοί» των μελωδιών έχουν ως αποτέλεσμα, μαζί με το υλικό των παραπάνω συλλογών, να δημιουργηθούν, όπως άλλωστε είδαμε, ποικίλες άλλες. Εδώ προστίθενται και οι ύμνοι της θείας λειτουργίας, που προσφέρονται ιδιαίτερα για μια πιο ελεύθερη μελωδική επένδυση. Είναι χαρακτηριστικό ότι σε ολόκληρη αυτή την πορεία της λειτουργικής μελωδίας, το οκτάηχο σύστημα είναι ο ρυθμιστής όλων των καταστάσεων. Έτσι, η σημειογραφία μας δίνει ακριβείς πληροφορίες για το ζήτημα των οκτώ ήχων.

Στην αρχή κάθε μελοποιημένου ύμνου, η σημειογραφία τοποθετεί ορισμένα σύμβολα που είναι τα δηλωτικά σημεία κάθε ήχου. Τα ενδιαφέροντα αυτά σημάδια ονομάζονται μαρτυρίες. Κάθε ήχος, ακόμη, διαθέτει ένα πολύ μικρό μελωδικό προανάκρουσμα, που είναι προορισμένο να προετοιμάσει την ψαλμωδία. Τα μελωδήματα αυτά, εξίσου σημαντικά με τις μαρτυρίες, είναι τα ηχήματα

30. Για τις φάσεις της σημειογραφίας βλ. αντιπροσωπευτικά: Ε. Wellesz, Α History, Oxford 1961², σελ. 261 εξ. Γρ. Στάθη, «Η βυζαντινή μουσική στη λατρεία και την επιστήμη», Βυ 4 (1972), σελ. 413. Του ίδιου, Τα χειρόγραφα Α΄, σελ. μγ΄ εξ. Α. Αλυγιζάκη, Θέματα εκκλησιαστικής μουσικής, Θεσσαλονίκη 1978, σελ. 93 εξ. Του ίδιου, «Βυζαντινή Μουσική», Ελλάδα, Ιστορία Πολιτισμός, τόμ. 4, Το Βυζάντιο, εκδ. Μαλλιάρης - Παιδεία, 1981, σελ. 264 εξ.

με επιμέρους κατηγορίες τα ενηχήματα και τα επηχήματα. Οι πρώτοι ερευνητές που επιχειρούν να ερευνήσουν τον τομέα αυτό της σημειογραφίας είναι οι H.Gaisser, A.Gastoué, J.-B.Thibaut και H.Riemann³¹. Η λύση όμως του προβλήματος των μαρτυριών αποδίδεται στον H.J.W. Tillyard, ο οποίος πρώτος υποδεικνύει τη σημασία τους³². Ο Ο.Struhg μας παρουσιάζει την πρώτη συστηματική έρευνα πάνω σ' αυτό το θέμα³³. Τελευταία, η λαμπρή εργασία του J. Raasted, με εκτεταμένες συγκριτικές έρευνες πάνω στη χειρόγραφη παράδοση, καλύπτει ολόκληρο το ζήτημα των κάθε είδους μαρτυριών και ενηχημάτων των οκτώ ήχων³⁴.

Οι μαρτυρίες των ήχων χρησιμοποιούνται όχι μόνο στην αρχή κάθε ύμνου, αλλά και ενδιάμεσα για να ελέγχεται η ορθότητα της μελωδίας<sup>35</sup>. Αποτελούνται από την ελληνική αλφαβητική αρίθμηση, που με το α,β,γ,δ, προσδιορίζει τους αυθεντικούς ή κύριους ήχους και τους πλάγιους, σε συνδυασμό με άλλα σύμβολα δανεισμένα από το μουσικό σύστημα<sup>36</sup>. Σύμφωνα με τη θεωρία της ελληνικής μουσικής οι τέσσερις κύριοι και οξείς ήχοι, δηλαδή ο δώριος, ο λύδιος, ο φρύγιος και ο μιξολύδιος, όπως ο πρώτος, ο δεύτερος, ο τρίτος και ο τέταρτος της λειτουργικής μουσικής, παράγονται από το τετράχορδο των υπερβολαίων. Από τις μαρτυρίες του τετραχόρδου αυτού έχουμε τις αρκτικές και βάσιμες μαρτυρίες των κυρίων και οξέων ήχων, πάνω στις οποίες τοποθετείται η υψηλή  $( \mathring{q} - \mathring{z}, \mathring{z}, \mathring{z})$  που δηλώνει το τέσσερα<sup>37</sup>. Από τις αρκτικές μαρτυρίες των

- 31. E. Wellesz, A History, Oxford 1961<sup>2</sup>, σελ. 301.
- 32. H.J.W. Tillyard, «Signatures and Cadences of the Byzantine Modes», ABSA XXVI (1923-25), σελ. 78-87 και «Handbook of the Middle Byzantine Musical Notation», MMB Série Supsidia I, Copenhague 1935. Ο Ε. Wellesz, ό.π., αποδίδει στον Η.J.W. Tillyard τη διασάφηση του θέματος. Λίγα πληροφοριακά στοιχεία για τα ηχήματα βλ. Η. J. W. Tillyard, «Signatures...», σελ. 85.
- 33. O. Srtung, «The Tonal System of Byzantine Music», MQ XXVIII (1942), σελ. 190-204 και «Intonations and Signatures of the Byzantine Modes», MQ XXXI (1945) σελ. 339-55.
- 34. J. Raasted, «Intonation Formulas and Modal Signatures in Byzantine Musical Manuscripts», MMB Série Supsidia VII, Copenhagen 1966. O J. Raasted και Μ. Velimirovič, από τους ερευνητές των MMB, φαίνονται διαλακτικοί στα θέματα της μουσικής έρευνας και προσεγγίζουν περισσότερο τους Έλληνες ερευνητές.
- 35. Βλ. Η.J.W. Tillyard, «Handbook…», σελ. 32. Ο συγγραφέας αυτός πιστεύει πως οι ενδιάμεσες μαρτυρίες τοποθετήθηκαν από μεταγενέστερο χέρι. Για τις μαρτυρίες των ήχων βλ. και D. Conomos, Byzantine Trisagia and Cheroubika of the Fourteenth and Fifteenth Centuries, Θεσσαλονίκη 1974, σελ. 287 εξ.
- 36. O. Strung, «The Tonal System...», σελ. 191, και του ίδιου, «Intonations...» σελ. 340. Τα σύμβολα των μαρτυριών χρειάζονται ιδιαίτερη προσοχή. Στον α΄ ήχο λ.χ. υπάρχει ως μαρτυρία ένα στυλιζαρισμένο άλφα. Πάνω του φέρει δύο άγκυστρα και μια υψηλή με οξεία (ανιούσα πέμπτη). Τα άγκιστρα, κατά τον H.J.W. Tillyard (Handbook..., σελ. 32), είναι λείψανο από μικρό ημικύκλιο που χρησιμοποιείται σε παλαιότερα χειρόγραφα και προϋποθέτει ότι το γράμμα άλφα έχει αριθμητική αξία. Έτσι δεν πρόκειται για διπλές αποστρόφους.
  - 37. Κ. Φιλοξένους, Λεξικόν, σελ. 145 και Β. Στεφανίδου, «Σχεδίασμα..» σελ. 234, όπου

κυρίων ήχων δημιουργούνται και οι υπόλοιπες των πλαγίων, των μέσων και παραμέσων ήχων. Με τον τρόπο αυτό, η σημειογραφία καταγράφει τη μελωδία, η οποία κινείται μέσα σε καθορισμένα πλαίσια δύο τετραχόρδων. Οι οκτώ ήχοι, κατά συνέπεια, χρησιμοποιούν τη σειρά των τόνων αυτών, οι οποίοι αντιπροσωπεύονται με τα χαρακτηριστικά σύμβολα και σημεία των μαρτυριών<sup>38</sup>. Η σημειογραφική παράστασή τους, κατά τη χειρόγραφη παράδοση, είναι η άκολουθη:

Hχος 
$$\alpha'$$
  $g = 1$ ,  $\alpha = 1$ ,

Η βασική παρατήρηση του Η.J.W.Tillyard για τις μαρτυρίες βασίζεται στην εμπειρική του εξήγηση ότι οι διάφορες μορφές για κάθε ήχο δε χρησιμοποιούνταν χωρίς καμιά διάκριση, όπως πιστευόταν παλαιότερα, αλλά στην πραγματικότητα αντιπροσώπευαν διαφορετικούς τόνους ενάρξεως της μελωδίας<sup>40</sup>. Αυτή η σημαντική ανακάλυψη, αφού επαληθεύτηκε με συγκριτικές έρευνες, οδήγησε στην πληρέστερη κατανόηση του συστήματος των οκτώ ήχων. Ωστόσο, οι

εξηγείται η σημασία του Δ4 στην κατά φύση διαίρεση τού μονοχόρδου.

<sup>38.</sup> Περισσότερα για το τονικό σύστημα βλ. Ο. Strung, «The Tonal system...».

<sup>39.</sup> Πίνακες με τις μαρτυρίες δημοσιεύουν ο H.J.W. Tillyard, «Hondbook...», σελ. 33 και «Signatures...», σελ. 82, ο Ε. Wellesz, Α History, Οχίστα 1961², σελ. 302, και ο J. Raasted, «Intonation Formulas...», σελ. 8 και 122 εξ. Ο Γρ. Στάθης, Τα χειρόγραφα Α΄, σελ. οζ΄ και Τα Χειρόγραφα Β΄, σελ. κβ΄, δημοσιεύει συγκεντρωτικά τις μαρτυρίες των οκτώ ήχων της μεταβυζαντινής κυρίως περιόδου. Από τους παλαιούς ερευνητές ο Η. Gaisser, Le système Mysical, σελ. 55, μας δίνει ένα σπουδαίο πίνακα με γραφικές παραστάσεις και συγκρίσεις των μαρτυριών.

<sup>40.</sup> O. Strung, «Intonations...», σελ. 340, υποσ. 5.

έρευνες του Ο. Strung, συμπληρωμένες αργότερα από τον J. Raasted, αναζητούν μεθοδικότερη λύση του πολύπλοκου συστήματος των μαρτυριών. Οι δύο αυτοί μουσικολόγοι, αφού εξετάζουν διεξοδικά τα θεωρητικά εγχειρίδια της βυζαντινής μουσικής, δίνουν ιδιαίτερη προσοχή στις πρακτικές απεικονίσεις και τη χρήση «τῶν κατ' ήχον ἠχημάτων»<sup>41</sup>.

Κάτω από την επικεφαλίδα «ἀρχή τῶν κατ' ἦχον ἠχημάτων» ή «ἀρχή τῶν κατ' ήχον ήχημάτων καί νενανισμάτων»<sup>42</sup>, οι Παπαδικές και οι προθεωρίες των χειρογράφων ταξινομούν τα ηχήματα των ήχων. Το ήχημα και τα παράγωγά του ενήχημα, επήχημα ή απήχημα, χαρακτηρίζουν τα άσημα α, να, νε, νεε, νες και αγια, που με μια μικρή μελωδία συμπλέκονται με την πρώτη γραμμή δύο κυρίως τροπαρίων του Στιχηραρίου, για να χρησιμεύσουν ως εισαγωγή στον κάθε ήχο<sup>43</sup>. Συνήθως χρησιμοποιούνται οι πρώτες λέξεις των ια΄ εωθινών μαζί με ορισμένα δοξαστικά του Μηνολογίου. Όταν ένας ήχος συνοδεύεται από αρκετά παραδείγματα, το ήχημα παίρνει διαφορετικές καταλήξεις και οδηγεί στην πρώτη γραμμή μελωδιών που αντιπροσωπεύουν διαφορετικά κομμάτια<sup>44</sup>. Έτσι, οι όροι που δόθηκαν παραπάνω αντιπροσωπεύουν, ο καθένας, ένα τμήμα από τους τυποποιημένους μελωδικούς προλόγους, που προετοιμάζουν τη χαρακτηριστική μελωδία του κάθε ήχου: «ἐνηχήματα μέν εἰσίν αἱ τῶν ἤχων ἐπιβολαί· ἐπηχήματα δε ἡ προσθήκη τοῦ ἐνηχήματος, καί κατιοῦσα καί συναρμοζομένη, τῷ φθόγγῳ τοῦ μέλλοντος, προενεχθήνα[ι εἰς ψ]αλμφδίαν ὡς ὅταν μετά τό ἐνήχημα λέ[γεται] ναί λέγε καί ναί ἄγιε νανά καί ὅσα τούτοις ὅμοια»<sup>45</sup>. Το χωρίο αυτό κατά τον J. Raasted δεν είναι εντελώς σαφές<sup>46</sup>. Πράγματι, η φιλολογική ανάλυση των παραπάνω όρων παρουσιάζει δυσκολίες, αν ληφθούν υπόψη όσα αναφέρουν γι' αυτούς οι θεωρητικές διατριβές<sup>47</sup>. Η δυσκολία όμως αυτή είναι εύκολο να ξεπεραστεί, αν δοθεί προσοχή σε μια πληροφορία της χειρογράφου παραδόσεως. Σε εγχειρίδιο που αποδίδεται στον Ιωάννη το Δαμασκήνό υπάρχει η ακόλουθη επικεφαλίδα: «'Αρχή σύν Θεῷ άγίω τῶν μικρῶν ἠχημάτων, ἤγουν τοῦ θεμελίου τῶν ὀκτώ ἤχων»<sup>48</sup>. Συγκεντρώνονται, λοιπόν, εδώ όλες οι μελωδίες των ασήμων ανανές νεανές κ.τ.λ., χωρίς τα αρκτικά τμήματα του Στιχηραρίου. Κατά συνέπεια, τα άσημα μαζί με το Στιχηράριο πρέπει να είναι τα μεγάλα ηχήματα. Σ' αυτά βρίσκονται και τα επηχήματα, που είναι οι προσθήκες του ενηχήματος, δηλαδή η επανάληψη του ίδιου ή άλλου ενηχήματος συνδεμένου με το Στιχηρό: «άλλ'

<sup>41.</sup> Bλ. O. Strung, ό.π., σελ. 341 και J. Raasted, «Intonation Formulas...», σελ. 39 εξ.

<sup>42.</sup> Ο όρος «νενανίσματα» είναι σπάνιος. Βλ. κεφ. 7.2., πίνακα 22.

<sup>43.</sup> Ο J. Raasted, ό.π., σελ. 42, δίνει μια ολοκληρωμένη εξήγηση των όρων.

<sup>44.</sup> Bλ. O. Strung, «Intonations...», σελ. 342.

<sup>45.</sup> Χφ. Αγιοπ. Paris. Gr. 360, f. 226v.

<sup>46. «</sup>Intonation Formulas...», σελ. 43.

<sup>47.</sup> Βλ. Τα χφφ. Vatic. Gr. 872 και ΑΓ. Λ 1656, έκδ. L. Tardo, *L' antica*, σελ. 872 και 215 -218.

<sup>48.</sup> Bl. AG. K 461, f. 114r και MPT 332, f. 21r. Για πανομοιότυπα των μικρών ηχημάτων βl. κεφ.7.2., πίνακες 6-8.

ľ

έάν μεθ' ὧν ἐνηχήσης πλαγιοδεύτερον ἐπάγης ἐπήχημα του νενανῷ μέσος δεύτερος ψάλλεται»<sup>49</sup>.

Οι μαρτυρίες και τα ενηχήματα της σημειογραφίας μας δίνουν πολύ σημαντικές πληροφορίες για τους οκτώ ήχους. Η πρακτική βέβαια σημασία των μελωδικών αυτών προλόγων ήταν να βοηθήσει τον ψάλτη να βρεί τον ήχο. Η εκτέλεσή τους ίσως να γινόταν κάτω από μια απαλή εκφώνηση ακόμη και μέσα στη λατρεία<sup>50</sup>. Φαίνεται όμως ότι περισσότερο χρησίμευαν για εκπαιδευτικούς σκοπούς<sup>51</sup>. Η χρήση των ενηχημάτων, πάντως, πριν από τον κύριο ύμνο της ακολουθίας πρέπει να ήταν συνηθισμένο φαινόμενο. Για το θέμα αυτό ομιλεί διεξοδικά ο Μ. Βρυέννιος<sup>52</sup>. Ακόμη, τέτοιου είδους εκτελέσεις αναφέρει η πράξη των αυτοκρατορικών τελετών, όπως περιγράφεται από τον Κωνσταντίνο τον Πορφυρογέννητο<sup>53</sup>. Εδώ οι «κράκται» και ο λαός ψάλλουν σύμφωνα με το οκτάηχο σύστημα<sup>54</sup>. Ορισμένες φορές χρησιμοποιούν τα ενηχήματα που ονομάζονται «ἰχάδια», όπως το ανανάια, το νανάια, το νανά και το άγια. Μετά την ψαλμώδηση των ασήμων αυτών ακολουθούσε στίχος ή στίχοι κάποιου τροπαρίου που προφανώς συνέχιζε τον ίδιο ήχο<sup>55</sup>. Το τελευταίο από τα παραπάνω ενηχήματα διατηρείται ακόμη και σήμερα στη λειτουργική πράξη<sup>56</sup>.

Παρά τη σύντομη ετυμολογία που μας παρέχουν τα βυζαντινά θεωρητικά εγχειρίδια για τους άσημους συλλαβικούς τύπους των ενηχημάτων, οι ερευνητές

- 49. Αγιοπ. Paris. Gr. 360, f. 223v.
- 50. Bλ. H.J.W. Tillyard, «Handbook...», σελ. 30.
- 51. Βλ. Αγιοπ. Paris. Gr. 360, f. 216ν· « δεῖ δέ ἐν τῷ μέλλειν ἡμᾶς ψάλλειν ἤ διδάσκειν ἄρχεσθαι μετά ἐνηχήματος».
- 52. Βλ. το έργο του, Αρμονικά ΙΙΙ, 5, έκδ. J. Wallis, σελ. 485 εξ. και G.H. Jonker, σελ. 320, 17· «... ἐχόμενον ἄν εἴη διελθεῖν καί περί τῆς καλουμένης αὐτῶν προλήψεώς τε καί προκρούσεως, ἤτοι τοῦ κοινῶς καλουμένου ὑπό τῶν μελοποιῶν ἐνηχήματος, ὅθεν τε εἰκός αὐτήν ἄρχεσθαι καί πῆ γε καταλήγειν».
- 53. Βλ. Κωνσταντίνου Πορφυρογεννήτου, Έκθεσις της βασιλείου τάξεως, έκδ. Α. Vogt, τόμ.  $\Pi$
- 54. Στο έργο του Πορφυρογεννήτου αναφέρονται οι ήχοι της οκταηχίας εκτός από τον β΄ και πλ. β΄. Όπως είδαμε ο δ΄ ήχος αναφέρεται ως χορευτικός. Άλλα τροπάρια ονομάζονται απελατικά, ό.π., τόμ. Ι, σελ. 36 και τόμ. ΙΙ, σελ. 127.
- 55. Βλ. σχετικά, ό.π., τόμ. ΙΙ, σελ. 91, 125, 128 και 130. Ο J. Raasted, «Intonation Formulas...», σελ. 79, παραθέτει τους στίχους συγκεντρωτικά. Ωστόσο, παρατηρήσαμε στο έργο του Πορφυρογεννήτου ότι η λέξη ήχος ακολουθεί μόνο τα παρακάτω ιχάδια:

| ήχος   | ιχάδην | στίχος                    | ό.π., σελ. |
|--------|--------|---------------------------|------------|
| πλ. δ΄ | άγια   | 'Ανδρίζεται ἡ πόλις       | 91         |
| δ΄     | ανανά  | Δοξάζομέν σε Χριστέ       | 130        |
| πλ. δ΄ | νανά   | "Ολος ὁ πόθος τῶν Ρωμαίων | 130        |

Ο Raasted ακόμη, σελ. 77 εξ., δίνει μια σημαντική ανάλυση των όρων που εξετάζουμε εδώ στα διάφορα κείμενα (Τυπικά κ.τ.λ.), τα οποία αναφέρονται στον τρόπο εκτελέσεως των μουσικών προλόγων.

56. Το άγια ακολουθεί τις στιχηραρικές και παπαδικές μελωδίες, όπως δοξολογίες, χερουβικά, κοινωνικά κ.τ.λ.

επιμένουν σε περαιτέρω εξηγήσεις57. Πέρα από το θέμα αυτό η πρακτική σημασία των ηχημάτων δεν περιορίζεται αποκλειστικά και μόνο στον εντοπισμό του ήχου με τον οποίο πρέπει να εκτελεστεί η ψαλμωδία. Οι μουσικοί αυτοί πρόλογοι είναι στενά συνδεμένοι με την τεχνική και τη δόμηση των ήχων. Σύμφωνα με τα θεωρητικά εγχειρίδια οι ήχοι «πολλήν κοινωνίαν ἔχουσι πρός άλλήλους»<sup>58</sup>. Ακόμη, η σχέση τους με τους φθόγγους είναι ποιοτική και όχι αριθμητική, «καθώς ἴσασιν οἱ τά τῶν μουσικῶν χορδῶν ἀπηχήματα εἰδότες καί διακρίνοντες εντέχνως»<sup>59</sup>. Το σημείο αυτό είναι πολύ διαφωτιστικό και δεν παρατηρήθηκε από τους ερευνητές. Ο J. Raasted που εξαντλεί το θέμα των μουσικών προλόγων δε σχολίασε τη λέξη «απηχήματα» του «Αγιοπολίτη» 60. Δεν υπάρχει καμία αμφιβολία ότι οι μαρτυρίες της σημειογραφίας μαζί με τις μελωδικές εισαγωγές προσπαθούν να μας μυήσουν στον εσωτερικό μηχανισμό της οκταηχίας. Έτσι εξάλλου ανοίγει ο δρόμος για τη συγκριτική έρευνα των ήχων που οδηγεί στην αποκρυπτογράφηση και την κωδικοποίηση των μελωδιών. Από το σημείο αυτό ξεκινούν οι έρευνες των Monumenta Musicae Byzantinae της Κοπεγχάγης, όπως φαίνεται στο πρώτο βιβλίο της σειράς Subsidia, που ανοίγει τη γραμμή της μουσικολογικής έρευνας των ξένων<sup>61</sup>. Αλλά για να κατανοηθεί πληρέστερα η σχέση των μουσικών προλόγων με την οκταηχία είναι ανάγκη να παρακολουθήσουμε τη θέση τους μέσα στη χειρόγραφη παράδοση. Θεωρούμε σκόπιμο να συμπεριλάβουμε εδώ, μαζί με τα άσημα ενηχήματα, τον επίσημο κώδικα των παραστάσεων για το πεντάγραμμο που αφορά ειδικά τους αρκτικούς φθόγγους και τις καταλήξεις (starting tones - candences) του συστήματος μεταγραφής των ΜΜΒ62.

- 57. Βλ. Αγιοπ. Paris. Gr. 360, f.  $216v \cdot \alpha$  ἄνα καί ἄνες ὅπερ ἐστι ἄναξ, ἄνες». Η λέξη ἄγια σημαίνει φύλαττε και η νανά «σῶσον δή σῶσον, Θεέ, Θεέ». Περισσότερα για το θέμα αυτό βλ. M. Gerbert, Scriptores ecclesiastici I, σελ. 41 εξ. Επίσης βλ. A. Auda, Les Modes et les tons, σελ. 162 και 170, E. Werner, «The Psalmodic Formula Neannoe and its Origin», MQ XXVIII (1942), σελ. 93-99, J. Raasted, «Intonation Formulas...»., σελ. 41 εξ. Ε. Wellesz, A. History, Oxford  $1961^2$ , σελ. 304 εξ.
- 58. Αγιοπ. Paris. Gr. 360, f. 226ν και Μ. Βρυέννιου, Αρμονικά ΙΙΙ, 5, έκδ. J. Wallis, σελ. 485 εξ. και G.H. Jonker, σελ. 322, 18 εξ.
  - 59. Αγιοπ. ό.π., f. 223r.
- 60. O J. Raasted, «Intonation Formulas...», σελ. 42, αναφέρει: «As for the third form  $\alpha\pi\dot{\eta}\chi\eta\mu\alpha$ , it is only found in the texts edited by Tardo» ( L' antica, σελ. 226, υποσ. 3).
- 61. Τα MMB ξεκινούν με τη σύμπραξη των C. Höeg, H.J.W. Tillyard και E. Wellesz. Το πρώτο έργο της σειράς Supsidia είναι του H.J.W. Tillyard, «Handbook...», μν. έργο.
- 62. Βλ. Η. J. W. Tillyard, «Hondbook…», σελ. 31 και Ε. Wellesz, A History, Oxford 1961², σελ. 301. Τις μαρτυρίες και τα ενηχήματα εξετάζει λεπτομερειακά ο J. Raasted, «Intonation Formulas…», 7° έργο της σειράς Supsidia των MMB. Το σύστημα μεταγραφής των ξένων ερευνητών στηρίζεται στη σκάλα:

| I  | II  | III | IV  | I  | II | III | IV |
|----|-----|-----|-----|----|----|-----|----|
| d  | e   | f   | g   | a  | b  | c′  | ď  |
| re | mi  | fa  | sol | la | si | do  | re |
| πα | Bon | να  | δι  | κε | ζω | νn  | πα |

| Ήχος   | Ενήχημα     | Starting tones | Cadences                        |
|--------|-------------|----------------|---------------------------------|
| α'     | ανανεανές   | α              | gaa-a, c' aa, e-f ed-d, e-f d-d |
| β΄     | νεανές      | ga             | a-g fe,e, bc' g fe e, ac' b b   |
| γ΄     | νανά        | c´a            | c' ga gf f, c' ag ff            |
|        | ή άνεεεανές | c´ b gagfe bc´ | (όμοιες)                        |
| δ΄     | άγια        | ďήg            | agg, fggg, bgg, bag g           |
| πλ. α΄ | ανεανές     | dg             | f dd, fe d d                    |
| πλ. β΄ | νεέανες     | egaf           | a-g, fe e, gfee h c' gfe e      |
| βαρύς  | αανές       | faf            | c'g af, c'g a gf f, geff        |
| πλ. δ΄ | νεάγιε      | gaac´c´e       | c'bagg, afgg, bagg              |

Στη συνέχεια παραθέτουμε από χαρακτηριστικούς κώδικες παραδείγματα των μεγάλων ηχημάτων χωρίς τη σημειογραφία. Στο τέλος της εργασίας μας δημοσιεύουμε τα πανομοιότυπα, μεταξύ των οποίων την πλούσια συλλογή ηχημάτων του Αγιορειτικού κώδικα  $\Delta$  570<sup>63</sup>.

### Ι. Χειρόγραφο συλλογής μας, ιζ΄ αιώνα

| Ήχος   | Ενήχημα   | Επήχημα     | Στιχηρό ιδιόμελο <sup>64</sup>               |
|--------|-----------|-------------|----------------------------------------------|
| α΄     | ανανεανες |             | 'Επέστη ή εἴσοδος τοῦ ἐνιαυ(τοῦ)             |
| β΄     | νεανες    |             | Θεολόγε παρθένε μαθητά ἠγαπημέ(νε)           |
|        |           | νεανες      | Μετά μύρων προσελθούσαις                     |
| γ΄     | ανεεεανες |             | Χριστέ ὁ Θεός ἡμῶν ὁ τήν ἑκού(σιον)          |
|        |           | ανεανες     | Τῆς Μαγδαληνῆς Μαρίας τήν τοῦ Σω(τῆρος)      |
| δ'     | αγια      |             | Δεῦτε πάντες οἱ πιστοί τήν μόνην ἀμώμη(τον)  |
|        |           | αγια        | "Ορθρος ήν βαθύς καί αἱ γυναῖκες ήλθον       |
| πλ. α΄ | ανεανες   |             | των σοφών σου κριμάτων Χριστέ                |
|        |           | ανεανες     | "Ασατε λαοί τῆ μητρί τοῦ Θεοῦ ἡμῶν ἄσα(τε)   |
| πλ. β΄ | νεεανες   |             | Τῆ ἀθανάτφ σου κοιμήσει Θεοτόκε μήτηρ        |
|        |           |             | τῆς ζωῆς                                     |
|        | νεεο      | ινες νενανω | Ή ὄντως εἰρήνη σοι Χριστέ                    |
| βαρύς  | αανες     | -           | Θάμβος ήν κατιδεῖν τόν οὐρανοῦ καί γῆς       |
|        |           |             | ποιητήν ἐν ποτα(μῷ)                          |
|        |           | αανες       | 'Ιδού σκοτία καί πρωΐ καί τί πρός τό μνημεῖο |
|        |           | -           | Μαρία                                        |
| πλ. δ΄ | νεαγιε    |             | Σήμερον τῶν ὑδάτων ἁγιάζεται                 |
|        | ·         | νεαγιε      | Φανερῶν ἑαυτόν τοῖς μα(θηταῖς σου)           |
|        |           |             |                                              |

<sup>63.</sup> Bl. kef. 7.2., pínakez 9-18.

<sup>64.</sup> Τα ιδιόμελα είναι από τα γνωστά της λειτουργικής πράξεως. Ορισμένοι από τους κώδικες χρησιμοποιούν σπάνια ιδιόμελα.

## II. Χειρόγραφο Barberin Gr. 300, ιε΄ αιώνα<sup>65</sup>

| Ήχος                 | Ενήχημα   | Επήχημα         | Στιχηρό ιδιόμελο                      |
|----------------------|-----------|-----------------|---------------------------------------|
| α΄                   | ανανεανες |                 | 'Επέστη ή εἴσοδος                     |
|                      |           | ανανεανες       | 'Ο λαμπρός ἀριστεύς Γεώργιος          |
|                      |           | ανανεανες       | Εἰς τό ὄρος τοῖς μαθηταῖς ἐπηγομένοις |
| β΄                   | νεανες    |                 | Ήλθεν ή φωνή                          |
|                      |           | νεανες          | Θεολόγε παρθένε                       |
|                      |           | νεανες          | Μετά μύρων προσελθούσαις              |
| γ΄                   | ανεεεανες |                 | Χριστέ ὁ Θεός ἡμῶν                    |
|                      |           | ανεεεανες       | "Οσιε 'Αντώνιε                        |
|                      |           | ανεεεανες       | Τῆς Μαγδαληνῆς Μαρίας                 |
| δ΄                   | αγια      |                 | Δεῦτε πάντες λαοί                     |
|                      |           | αγια            | "Ορθρος ῆν βαθύς                      |
|                      |           | αγια            | Σήμερον χαρᾶς εὐαγγέλια               |
| $\pi\lambda.\alpha'$ | ανεανες   |                 | 'Ω τῶν σοφῶν σου                      |
|                      |           | ανεανες         | "Ασατε λαοί                           |
|                      |           | ανεανες         | "Οσιε Πάτερ                           |
| πλ. β΄               | νεεανες   |                 | Σήμερον ή Χάρις                       |
|                      |           | νεεανες         | 'Απεστάλη ἐξ οὐρανοῦ                  |
|                      |           | νεεανες νεενανο | υ Μετά τήν εἰς "Αδου κάθοδον          |
| βαρύς                | αανες     |                 | 'Ιδού σκοτία καί πρωΐ                 |
|                      |           | αανες           | 'Εξεπλήττετο ὁ 'Ηρώδης                |
|                      |           | αανες           | Κατακόσμησον τόν νυμφῶνα σου Σιών     |
| πλ. δ΄               | νεαγιε    | νεαγιε          | Φανερών                               |
|                      |           | νεαγιε          | Πιστούμενος                           |
|                      |           | νεαγιε νανα     |                                       |
|                      |           |                 |                                       |

## ΙΙΙ. Χειρόγραφο Μονής Αγ. Βλασίου<sup>66</sup>

| Ήχος | Ενήχημα   | Επήχημα   | Στιχηρό ιδιόμελο            |
|------|-----------|-----------|-----------------------------|
| α΄   | ανανεανες |           | 'Επέστη ἡ εἴσοδος           |
|      |           | ανανεανες | Εἰς τό ὄρος                 |
|      |           | ανανεανες | Ο λαμπρός ἀριστεύς Γεώργιος |
| β΄   | νεανες    |           | 'Εκ βαΐων καί κλάδων        |
|      |           | νεανες    | 'Εξῆλθεν φωνή               |
|      |           | νεανες    | Τήν τῶν ἀποστόλων ἀκρότητα  |

<sup>65.</sup> Βλ. L. Tardo, L' antica, σελ. 156 εξ.

<sup>66.</sup> Bλ. M. Gerbert, De cantu et musica sacra a prima ecclesiae aetate usque ad praesens tempus II, S. Blasii 1774, πίνακας VIII, 8.

| γ΄                   | ανεεεανες |            | Φοβερόν τό ἐμπεσεῖν                           |
|----------------------|-----------|------------|-----------------------------------------------|
|                      |           | ανεεεανες  | Δεῦτε ἄπαντα τά πέρατα τῆς γῆς                |
|                      |           | ανεεεεεεες | Μέγιστον θαῦμα παρθένος τεκοῦσα <sup>67</sup> |
| δ'                   | αγια      |            | Δεῦτε πάντες οἱ πιστοί                        |
|                      |           | αγια       | "Ορθρος ήν βαθύς                              |
|                      |           | αγια       | Σήμερον χαρᾶς εὐαγγέλια                       |
| $\pi\lambda.\alpha'$ | ανεανες   | •          | 'Ολισθηρῶς τοῖς παραπτώμασι                   |
|                      |           | ανεανες    | "Οπου ἐπισκιάσει                              |
|                      |           | ανεανες    | "Ασατε λαοί                                   |
| πλ. β΄               | νεεανες   |            | Τῆ αθανάτφ σου κοιμήσει                       |
|                      |           | νεεανες    | 'Απεστάλη έξ οὐρανοῦ Γαβριήλ ὁ 'Αρχάγγελος    |
|                      |           | νεεανες    | Ίερέων μνήμη                                  |
| βαρύς                | αανες     |            | 'Ιδού σκοτία καί πρωΐ                         |
|                      |           | αανες      | Έταράττετο ὁ Ἡρώδης                           |
|                      |           | ανεανες    | Κατακόσμησον <sup>68</sup>                    |
| $\pi\lambda.\delta'$ | νεαγιενε  | -          | Πιστούμενος                                   |
|                      |           | νεαγιε     | Σήμερον                                       |
|                      |           |            |                                               |

### ΙΝ. Χειρόγραφο ΑΓ. Δ 57069, ιε΄ αιώνα

| Ήχος            | Ενήχημα   | Επήχημα   | Στιχηρό ιδιόμελο                          |
|-----------------|-----------|-----------|-------------------------------------------|
| α΄              | ανανεανες |           | 'Επέστη ἡ εἴσοδος                         |
| <b>&gt;&gt;</b> |           | ανανεανες | Χριστέ ὁ Θεός ἡμῶν                        |
| <b>&gt;&gt;</b> |           | ανανεανες | Ο λαμπρός ἀριστεύς Γεώργιος               |
| <b>&gt;&gt;</b> |           | ανανεανες | Κύριος                                    |
| <b>»</b>        |           | ανανεανες | 3Ω μακαρία δυάς                           |
| <b>&gt;&gt;</b> |           | ανανεανες | "Ακουε οὐρανέ                             |
| <b>&gt;&gt;</b> |           | ανανεανες | Ή ἀπαρχή                                  |
| <b>&gt;&gt;</b> |           | ανανες    | Σταλάξατε τά ὄρη γλυκασμόν                |
| <b>&gt;&gt;</b> |           | ανανεανες | Εἰς τό ὄρος                               |
| <b>&gt;&gt;</b> |           | ανανεανες | Σε τόν τῆς Παρθέ(νου)                     |
| <b>»</b>        |           | ανανεανες | Χαίρετε λαοί και άγαλλιάσθε <sup>70</sup> |
| <b>»</b>        |           | ανανες    |                                           |
| <i>»</i>        |           | ανανεανες | •                                         |
| <i>&gt;&gt;</i> |           | ανανεε    |                                           |
| <i>»</i>        |           | ανανεανες | Μακαρίζοντες                              |

<sup>67.</sup> Το επήχημα παρατίθεται όπως είναι στον πίνακα του M. Gerbert.

<sup>68.</sup> Το επήχημα εδώ αλλάζει. Παρατίθεται όπως είναι στον πίνακα του M. Gerbert.

<sup>69.</sup> Από τον κώδικα αυτό παραθέτουμε μόνο τον α΄ ήχο εξαιτίας της εκτάσεως των ηχημάτων. Στο κεφ. 7. 2. περιλαμβάνουμε τα πανομοιότυπα.

<sup>70.</sup> Το επήχημα εδώ είναι εκτεταμένο. Βλ. κεφ. 7. 2.

Μια ακόμη ενδιαφέρουσα δυνατότητα για τη μελέτη των οκτώ ήχων μας δίνει η μουσική γραφή. Η τεχνική της χειρίζεται ορισμένα σύμβολα, τα οποία δημιουργούν μια ποικίλη χρήση της μουσική συνθέσεως. Ονομάζονται φθορές. Η χρήση τους στηρίζεται απευθείας στην παλαιά θεωρία με τα ιδιώματα των ήχων. Φθορές «ἀνομάσθησαν, ὅτι ἐκ τῶν ἰδίων ἤχων ἀπάρχονται, τελειοῦνται δέ εἰς ἑτέρων ἤχων φθογγάς»<sup>71</sup>. Αναφέρθηκε ότι οι ήχοι έχουν «πολλήν κοινωνίαν» μεταξύ τους<sup>72</sup>. Οι φθορές υποδηλώνουν τις αρμονικές εναλλαγές των ήχων. Έτσι, στην περίπτωση αυτή, οι βυζαντινοί συνθέτες με τη μονοφωνική μουσική αποδεικνύονται γνώστες μιας υψηλής τεχνικής<sup>73</sup>. Σωστά ο Ε. Wellesz παρατηρεί ότι η διαδικασία των φθορών με τις μεταβολές των ήχων δε μας δίνεται από τα θεωρητικά εγχειρίδια σε μια βάση τετραχόρδων ή κλιμάκων. Ο ίδιος συγγραφέας αναφέρει πως οι οκτώ ήχοι είναι οκτώ ομάδες τυποποιημένων μελωδικών σχημάτων με διαφορετικό χαρακτήρα η καθεμιά<sup>74</sup>. Ο συνθέτης έχει τη δυνατότητα με τις φθορές να μας μεταφέρει από τον έναν ήχο στον άλλο και, με τον τρόπο αυτό, να αλλάζει τη φύση της μελωδίας<sup>75</sup>.

Το πολύ σημαντικό θεωρητικό κεφάλαιο των φθορών μας το παρουσιάζει με έξοχο τρόπο ο Μανουήλ Χρυσάφης στην πραγματεία του «Περί τῶν ἐνθεωρουμένων τῆ ψαλτικῆ τέχνη καί ὧν φρονοῦσι κακῶς τινες περί αὐτῶν»<sup>76</sup>. Το πολύ σπουδαίο αυτό έργο, θεμελιωμένο σε μουσικά παραδείγματα, θα το δούμε στα επόμενα.

Οι φθορές, όπως και οι «μεγάλες υποστάσεις», σημειώνονται στα χειρόγραφα με κόκκινη μελάνη και είναι οι ακόλουθες 77:

'Ηχοι : 
$$\alpha'$$
,  $\beta'$ ,  $\gamma'$ ,  $\delta'$ ,  $\pi\lambda.\alpha'$ ,  $\pi\lambda.\beta'$ ,  $\beta\alpha$ ρύς,  $\pi\lambda.\delta'$ , Φθορές:  $\delta$   $\sigma$   $\phi$   $\chi$   $\varphi$   $\varphi$   $\phi$   $\phi$ 

Σύμφωνα με όσα αναφέρθηκαν στη παράγραφο αυτή έγινε αντιληπτό ότι η μουσική γραφή προσφέρεται ιδιαίτερα για τη μελέτη του ζητήματος των οκτώ ήχων. Συνοπτικά, μπορεί να λεχθεί ότι το σύστημα της οκταηχίας με τη σημειογραφία όχι μόνο τυποποιείται οριστικά, αλλά αποκτά και μια πρωτοφανή ευελιξία. Έτσι, εξασφαλίζεται η διαρκής ανανέωση των μελωδιών της λειτουργική μουσικής της Ορθοδοξίας, χωρίς τον κίνδυνο της αλλοτριώσεώς τους. Δυστυ-

- 71. Paris. Gr. 360, f. 224r.
- 72. 'O.π., f. 226v.
- 73. Πρβλ. E. Wellesz, A History, Oxford 1961<sup>2</sup>, σελ. 310.
- 74. 'O.π.

75. O. H.J.H. Tillyard «Handbook...», σελ. 36, σημειώνει ότι στην αρχαία ελληνική θεωρία άρχιζαν τον οποιοδήποτε τρόπο (ήχο) από οποιοδήποτε φθόγγο, ενώ στη βυζαντινή θεωρία κάθε ήχος είχε μια φθορά, που δημιουργούσε τις εναλλαγές της μελωδίας. Με τα σημάδια αυτά, συνεχίζει ο ίδιος ερευνητής, η δυσκολία αλλαγής του ήχου ήταν πολύ μεγάλη και στο σύστημα του Χρυσάνθου σπάνια τα συναντάμε.

76. Βλ. κεφ. 4.2.4.

77. ΟΙ φθορές σημειώνονται στις προθεωρίες των Παπαδικών. Βλ. τον πίνακα που παραθέτει ο Ε. Wellesz, A History, Oxford 1961 $^2$ , σελ. 309.

χώς οι ξένοι ερευνητές έχουν παραγνωρίσει ουσιαστικά τη μεταβυζαντινή περίοδο, κατά την οποία παρατηρείται μια διάθεση εμπλουστισμού και μελισματικής επεξεργασίας των μελωδημάτων. Ο Γερμανός Νέων Πατρών, ο ιερεύς Μπαλάσιος, ο Θεοφάνης Καρύκης, ο Πέτρος Πελοποννήσιος κ.ά. είναι ταλαντούχοι μουσικοί με ευρεία γνώση της παραδόσεως. Αυτοί δίνουν πράγματι μια νέα μορφή στην εκκλησιαστική μελωδία, χωρίς να της αφαιρούν τα χαρακτηριστικά εκείνα που διακρίνουν τη λειτουργική τέχνη από οποιαδήποτε άλλη. Στηρίζονται πάνω στο οκτάηχο σύστημα και διατηρούν πάντοτε τους κανονισμούς του. Ακόμη, βελτιώνουν τη μουσική γραφή με τις περίφημες εξηγήσεις τους<sup>78</sup>.

#### 4.2. Εγχειρίδια θεωρίας και πράξεως

Μια κατηγορία χειρογράφων της εκκλησιαστικής μουσικής περιέχει θεωρητικό υλικό και διάφορες πρακτικές ασκήσεις. Η εμφάνιση των κειμένων αυτών τοποθετείται περίπου το ιδ΄ αιώνα¹. Το περιεχόμενό τους, όμως, απηχεί παλαιότερες παραδόσεις, όπως εξηγείται από ορισμένα στοιχεία τους που αφορούν την παλαιοβυζαντινή σημειογραφία του ι΄-ιβ΄ αιώνα². Εδώ μας ενδιαφέρουν δύο τύποι θεωρητικών εγχειριδίων: α) τα αυτοτελή θεωρητικά καί β) οι προθεωρίες των χειρογράφων που περιέχουν μελοποιημένους ύμνους³. Εκτός από τις ανώνυμες διατριβές, ως συγγραφείς εγχειριδίων φέρονται ο Ιωάννης Δαμασκηνός, ο Ιερομόναχος Γαβριήλ, ο Μανουήλ Χρυσάφης, ο Ιωάννης Πλουσιαδηνός, ο Παχώμιος Ρουσάνος, ο Ακάκιος Χαλκεόπουλος, ο Κύριλλος Αρχιεπίσκοπος Τήνου ο Μαρμαρινός, ο Απόστολος Κώνστας Χίος κ.ά. Είναι προφανές ότι στα θεωρητικά εγχειρίδια υπάρχει η καλύτερη πληροφόρηση για το σύστημα των οκτώ ήχων. Στη συνέχεια, θα παρουσιαστεί το σπουδαίο αυτό υλικό από τα πιο βασικά θεωρητικά.

- 78. Είναι ιδιαίτερα σημαντικό το ότι στις εξηγήσεις και σε όλες τις φάσεις των σημειογραφιών οι θεωρητικοί δεν απομακρύνονται καθόλου από το οκτάηχο σύστημα.
- 1. Λεπτομερή εισαγωγική θεώρηση των θεωρητικών διατριβών της λειτουργικής μουσικής πραγματοποιεί ο Ch. Hannich, «Byzantinische Musik», σελ. 196-218. Παλαιότερες παρουσιάσεις των εγχχειριδίων πραγματοποιούν ο Α. Παπαδόπουλος Κεραμεύς, «Βυζαντινής εκκλησιαστικής μουσικής εγχειρίδια», BZ VIII (1899), σελ. 111-121 και ο J.-B. Thibaut, «Les traités de musique byzantine», BZ IX (1900), σελ. 478-482.
- 2. Πρβλ. G. Reese, *Music in the Middle Ages*, σελ. 73, υποσ. 17 και Ch. Hannick, ό.π., σελ. 199.
- 3. Στη γραμματολογική και λογοτεχνική διερεύνηση των θεωρητικών συγγραμμάτων συμβάλλουν σημαντικά ο L. Tardo, L' Antica, σελ. 145 εξ. και ο C. Floros, Universale Neumenkunde I, Kassel 1970, σελ. 111 εξ. Ο πρώτος χωρίζει σε πέντε τύπους τα εγχειρίδια, ενώ δημοσιεύει αντιπροσωπευτικά ένα μέρος από το υλικό τους. Ο δεύτερος με βάση τις σημειογραφικές του έρευνες διακρίνει δύο τύπους σημειογραφιών: την αγιοπολιτική (τύπος A) και τη μεταβυζαντινή (τύπος B). Ενδιάμεσα κείμενα είναι τα μικτά (τύπος Γ). Ο διαχωρισμός του C. Floros δίνει τη δυνατότητα μιας πληρέστερης και ακριβούς χρονολογήσεως ορισμένων πηγών.

#### 4.2.1. Ο «Αγιοπολίτης» (Χειρόγραφο Paris. Gr. 360, ιδ΄ αιώνα)

Από τα διδακτικά εγχειρίδια της βυζαντινής εποχής η ελληνική συλλογή 360 της Bibliothèque Nationale de Paris έχει εξαιρετικό ενδιαφέρον. Έχει συζητηθεί ιδιαίτερα η μουσική, η λειτουργική και η φιλολογική σημασία του ανώνυμου αυτού έργου που είναι το παλαιότερο του είδους του<sup>4</sup>. Το «βιβλίον 'Αγιοπολίτης συγκεκροτημένον ἔκ τινων μουσικῶν μεθόδων»<sup>5</sup> σώζεται ολόκληρο μόνο στο χφ. Paris. Gr. 360, f. 216-237 και σε ορισμένα άλλα αντίγραφα του ιθ΄ και κ΄ αιώνα. Περιέχει θεωρία της αρχαίας ελληνικής και της λειτουργικής μουσικής. Με βάση τις σημειογραφικές παρατηρήσεις και συγκεκριμένα τη γραφή Coislin ο χρόνος συγγραφής του εγχειριδίου μπορεί να τοποθετηθεί στο ιβ΄ αιώνα<sup>6</sup>.

Οι πληροφορίες που μας δίνει ο Αγιοπολίτης για τους οκτώ ήχους είναι εξαιρετικά σπουδαίες. Πολλές από τις παρατηρήσεις του «Αγιοπολίτη» αποτελούν το συνδετικό κρίκο μεταξύ των αλχημιστικών διατριβών του ψευδο-Ζώσιμου και των βυζαντινών θεωρητικών. Έχει αναφερθεί ότι οι 24 στοχοί των αλχημι-

- 4. Βλ. Α. Gastoué, «L' importance musicale, litourgique et philologique du ms. Hagiopolites», Βyz V (1929-30), σελ. 347-355. Πρώτος ο ερευνητής αυτός πραγματοποιεί μουσικο-λειτουργική και φιλολογική θεώρηση του κώδικα. Ο ίδιος κάνει λόγο και στο έργο του, Introduction, σελ. 17 εξ. Πρβλ. επίσης Κ.Π. Κεραμέως, «Βάσις της εκκλησιαστικο-βυζαντινής παρασημαντικής κατά σλαβικά και ελληνικά μουσικολειτουργικά μνημεία», Εφημερίς Φόρμιγξ, περίοδος Β΄ έτος Ζ΄ (Θ΄) αριθ. 13-15, 15 Ιανουαρίου - 15 Φεβρουαρίου (1912), σελ. 6 εξ. και Α. Παπαδοπούλου-Κεραμέως, «Βυζαντινής Μουσικής...», σελ. 112.
- 5. Ο τίτλος στο f. 216r. Με τον ίδιο τίτλο παρουσιάζεται και το Τυπικό της λατρείας. Σχετικά με το θέμα αυτό και την παράδοση των εκκλησιαστικών μελουργών βλ. J.-B. Pitra, Hymnographie, σελ. 65 και του ίδιου, Analecta sacra I, σελ. LXIX. Επίσης βλ. J.-B. Rebours, «Quelques manuscrits…», ROC 10 (1905), σελ. 10, υποσ. 2.
- 6. Περισσότερα για το χφ. βλ. J. Raasted, The Hagiopolites, A Byzantine Treatise on Musical Theory, CIMAGL 45, Copenhague 1983. Με τη σπουδαία αυτή κριτική έκδοση πραγματοποιείται επιτέλους η πολυπόθητη παρουσίαση του εγχειριδίου. Ο Μ.Α.J.Η. Vincent, Notices XVI, 2, σελ. 259-272, εκδίδει μόνο το κείμενο που αναφέρεται στην ελληνική μουσική. Αποσπάσματα του εγχειριδίου σχολιάζει ο J. Tzetzes, Über die altgriechische Music, και ο J. Raasted, «Intonation Formulas...», MMB. Αποσπάσματα, επίσης από τους κώδικες Paris. Gr. 360 και Petropolitanus 160, εκδίδει ο J.-Β. Thibaut, Monuments de la notation ekphonétique et hagiopolite de l' Église grecque, Saint-Pétersbourg 1913, σελ. 57 εξ. Ο Σάθας, Ιστορικόν δοκίμιον, σελ. ρμη΄, προαναγγέλει την έκδοση του χειρογράφου από τον Ch. Em. Ruelle. Βλ. όσα αναφέρει γι' αυτό ο Γεώργιος Παπαδόπουλος, Συμβολαί, σελ. 165 υποσ. 551. Επίσης την έκδοση αναγγέλει ο J. Raasted, «Intonarion formulas...» σελ. 40-44. Για τις δύο τελευταίες αναγγελίες, εκτός του Σάθα, βλ. Ch. Hannick, «Byzantinische Musik», σελ. 200.
- 7. Βλ. Α. Gastoué, «L' importance...», σελ. 352. Στο ίδιο έργο, σελ. 254, ο Α. Gastoué αναφέρει ότι οι πληροφορίες του Αγιοπολίτη είναι πολύτιμες, συγκρινόμενες με το Στιχηράριο και Ειρμολόγιο του ιβ΄ αιώνα (χφφ. Gr. 242 και Coislin 220 της Bibl. Nat. de Paris). Οι απόψεις ότι το έργο αυτό έγραψαν ο Ανδρέας Κρήτης (Fabricius) ή ο Στέφανος Σαββαΐτης (Vincent) είναι αβάσιμες. Πρβλ. γι' αυτό Ch. Hannick, μν. έργο, σελ. 200.

στών μεταφράζονται ως βαθμοί που βγαίνουν από τις έξι διαζευγμένες τετραχορδίες, όμοιες με εκείνες του Αγιοπολίτη των 16 και 24 τονικών κλιμάκων. Ο συγγραφέας του «Αγιοπολίτη» διακρίνει επιμελώς τους ήχους της λειτουργικής και της κοσμικής μουσικής του «΄Ασματος». Οι βασικές διαιρέσεις που διακρίνει στην παραδοσιακή λειτουργική μουσική είναι οκτώ — τέσσερις κύριοι και τέσσερις πλάγιοι — και τους δίνει με την πρωτότυπη μορφή τους, την ίδια με εκείνη που περιέγραψαν οι Λατίνοι συγγραφείς τον ίδιο καιρό<sup>8</sup>. Γνωρίζει ακόμη και συνδέει τους 24 ήχους με τις 24 ώρες του νυχθημέρου και τα 24 γράμματα του αλφαβήτου. Τελικά, η χρήση και τα σημεία των φθορών για τα οποία ομιλεί βρίσκονται απαράλλακτα στα πλανητικά σημεία των αρχαίων αλχημιστών<sup>9</sup>.

Το πρώτο θέμα που σχολιάζει ο συγγραφέας του «Αγιοπολίτη» είναι ο αριθμός των ήχων. Έτσι, με μια μικρή εισαγωγή, θέτει το πρόβλημα. Εμπρός του έχει δύο παραδόσεις που συγκρούονται, το «΄Ασμα» και τον «Αγιοπολίτη». Η προσπάθειά του είναι μάλλον συμβιβαστική. Αναφέρθηκε, λέει, ότι ψάλλονται μόνο οκτώ ήχοι. Αυτό όμως είναι κατά κάποιο τρόπο αναληθές, επειδή ο πλάγιος του δευτέρου ψάλλεται ακόμη ως δεύτερος, όπως συμβαίνει με τα τροπάρια «Νίκην ἔχων Χριστέ», «Σέ τῶν ἐπί ὑδάτων» και άλλα, όσα συντάχθηκαν από τους μελωδούς Κοσμά και Ιωάννη Δαμασκηνό<sup>10</sup>. Ανάμεσά τους είναι το «Σταυρόν χαράξας Μωσῆς» και άλλα πολλά. Από αυτά συμπεραίνει κανείς ότι δεν ψάλλονται μόνο οκτώ ήχοι αλλά δέκα<sup>11</sup>.

Είναι απαραίτητο στην ψαλμωδία και τη διδασκαλία της να γίνεται η αρχή με το ενήχημα, που είναι η επιβολή του ήχου. Παράδειγμα το άνα και άνες που εξηγείται: «βασιλέα συγχώρησε». Έτσι, ουσιαστικά η αρχή γίνεται από το Θεό και σ' αυτόν πάλι καταλήγουμε<sup>12</sup>.

Πρέπει να γνωρίζει κανείς ότι ο πρώτος, ο δεύτερος και ο τρίτος δεν είναι κύρια ονόματα των ήχων, αλλά προσδιοριστικά της τάξεως και του βαθμού στον οποίο βρίσκονται. Συγκεκριμένα, ο πρώτος λέγεται πρώτος, επειδή ακριβώς τοποθετείται πρώτος. Ο δεύτερος ονομάζεται δεύτερος σε σχέση με τη θέση του

- 8. A. Gastoué, «L' importance...», σελ. 352.
- 9. Ό.π., σελ. 355.
- 10. Αγιοπ. Paris. Gr. 360, f. 216r.

<sup>11.</sup> Βλ. όσα αναφέρει ο Α. Gastoué στο έργο του, Introduction, σελ. 19. Βλ. ακόμη τη βιβλιοκρισία του Η. Gaisser στο περιοδικό «Rassegna Gregoriana», που δημοσιεύεται με τον τίτλο «Τρία μουσικά συγγράμματα ευρωπαίων μουσικοδιφών περί βυζαντινής παρασημαντικής», Εφημερίς Φόρμιγζ, περίοδος Β΄, έτος Δ΄ (ΣΤ΄), αριθ. 17-18, 15-31 Δεκεμβρίου (1903), σελ. 5-6. Ο Gaisser επικρίνει τις υποθέσεις του Gastoué σχετικά με τους ήχους και ιδιαίτερα το χρωματικό γένος. Σύμφωνα μ' αυτές «ο ήχος πλ. β΄ υποθετικός ψευδής είναι ο νενανώ πραγματικώς ονομαζόμενος "χρωματικός ανατολικός"». Αλλά για τον Gaisser η άποψη αυτή στερείται βάσεως. «'Αξιον παρατηρήσεως είναι ότι το αρχαίον τούτο χειρόγραφον, την κλίμακα ταύτην του ανατολικού χρωματικού, ήτις συν τω χρόνω εξετιμήθη ως μία των ωραιοτέρων και μάλλον χαρακτηριστικοτέρων της βυζαντινής μουσικής, ταύτην λέγω, ο Gastoué ανώμαλον και εσφαλμένην θεωρεύ» (Φόρμιγξ, ό.π., σελ. 6).

<sup>12.</sup> Αγιοπ. Paris. Gr. 360, f. 316v.

πρώτου. Το ίδιο συμβαίνει και με τους υπόλοιπους¹³. Η τάξη αυτή είναι συνέπεια των τόνων και του είδους του ηρμοσμένου¹⁴. Έτσι, αντίθετα με το είδος της μελωδίας, ο υποδώριος είναι ο πρώτος ήχος, ο υποφρύγιος ο δεύτερος, ο υπολύδιος ο τρίτος, ο δώριος ο τέταρτος, ο φρύγιος ο πλάγιος του πρώτου, ο λύδιος ο πλάγιος του δευτέρου, ο μιξολύδιος ο βαρύς, και ο υπομιξολύδιος ο πλάγιος του τετάρτου¹⁵. Συνολικά όμως, οι ήχοι στο «Άσμα» φθάνουν στους δεκαέξι. Αυτό συμβαίνει γιατί από τους τέσσερις κύριους που δημιουργούνται αυτοτελώς προέρχονται οι πλάγιοι. Η σχέση ανάμεσα στους κύριους και πλάγιους είναι εσωτερική, γιατί οι δεύτεροι προέρχονται από τη φύση και την ουσία των πρώτων¹⁶. Η διαφορά υπάρχει στο ότι οι πλάγιοι τοποθετούνται σε χαμηλότερη βαθμίδα που εντοπίζεται με την προς τα κάτω κίνηση των κυρίων¹ゥ. Από τους πλάγιους δημιουργούνται οι τέσσερις μέσοι και από αυτούς, πάλι, οι τέσσερις φθορές. Έτσι δημιουργείται η συστηματική κατάταξη των ήχων της κσσμικής μουσικής. Αλλά το σύστημα των ήχων το ολοκληρώνει η μουσική γραφή με τη θεωρητική διατύπωση του κεφαλαίου των τόνων και πνευμάτων¹ѳ.

Η εκκλησιαστική σημειογραφία καταγράφει τη μελωδία των ήχων, των οποίων όμως ο αριθμός περιορίζεται. Οι τόνοι των εκκλησιαστικών μελωδών είναι μια επινόηση που στηρίζεται στην τεχνική του «Άσματος»<sup>19</sup>. Και ομοιάζουν με ακατανόητα πράγματα οι συμπτώσεις των 24 γραμμάτων που γίνονται κατά μίμηση των 24 ωρών του ημερονυκτίου. Το ίδιο συμβαίνει και με τους τόνους των μελωδιών που είναι 24. Ακόμη, τα επτά έμφωνα σώματα της μουσικής γραφής, όπως και τα επτά φωνήεντα της γραμματικής, έγιναν κατά μίμηση των επτά πλανητών<sup>20</sup>.

Σύμφωνα με τα παραπάνω αντιληφθήκαμε πως ο συγγραφέας του «Αγιοπολίτη» κάνει μια προσπάθεια να παρουσιάσει τη συγγένεια της θεωρίας της λειτουργικής μελωδίας με τη θεωρία των μελοποιών, που είναι οι συνεχιστές της αρχαίας ελληνικής μουσικής παραδόσεως<sup>21</sup>. Πρέπει να ομολογήσουμε ότι πάνω

13. Ό.π.

- 14. Ο Ch. Hannick, «Byzantinesche Musik», σελ. 201, σημειώνει ότι «ο συγγραφέας του Αγιοπολίτη γνωρίζει επίσης και αναφέρει, αν και κατά αντίθετη σειρά, τη σχέση μεταξύ των ειδών της μελωδίας κατά την αρχαίαν μουσικήν θεωρίαν και των ήχων της εκκλησιαστικής μουσικής από την χαμηλή μέχρι την υψηλή φωνή». Η αντίθετη σειρά που αναφέρει ο Hannick είναι το είδος του ηρμοσμένου στο οποίο αναφερθήκαμε.
  - 15. Αγιοπ. Paris. Gr. 360, f. 217r.
  - 16. Ό.π., «ἀπό της ὑπορροής τοῦ πληρώματος τοῦ δευτέρου γέγονεν ὁ πλάγιος δεύτερος».
  - 17. Ό.π.
- 18. Το χειρόγραφο από f. 217ν εξ. ακολουθεί το γνωστό κεφάλαιο του Αλύπιου για την αρχαία μουσική θεωρία του δεκαπεντάτονου συστήματος.
  - 19. Ό.π., f. 221 · «ἐκ τῶν τῆς μουσικῆς τόνων ἐπενοήθησαν καί οἱ τῶν μελφδιῶν τόνοι».
  - 20. Ό.π.
- 21. Βλ. και Μ. Βρυέννιου, Αρμονικά ΙΙΙ, 4, έκδ. J. Wallis, σελ. 483-84, και G.H. Jonker. σελ. 316-320.

σ' αυτό ο συγγραφέας παρουσιάζεται εν μέρει δυσκίνητος<sup>22</sup>. Όμως δικαιολογείται, εάν υπολογιστεί ότι ο σκοπός του συγγράμματός του είναι εγχειριδιακός.

Για την καταγραφή των μελωδιών του οκταήχου συστήματος η σημειογραφία χειρίζεται ποικίλα σημαδόφωνα, που χωρίζονται σε δύο ομάδες, τους τόνους και τα πνεύματα<sup>23</sup>. Έτσι, με ακρίβεια καταγράφονται όλες οι φωνητικές λεπτομέρειες των εκκλησιαστικών ήχων.

Η τεχνική του συστήματος των ήχων απασχολεί ιδιαίτερα το συγγραφέα του «Αγιοπολίτη», ο οποίος αφιερώνει σ' αυτήν ένα μεγάλο μέρος της εργασίας του. Το θεωρητικό υλικό που εκθέτει το πλαισιώνει με διάφορα κατατοπιστικά σχεδιαγράμματα<sup>24</sup>. Η βάση της διδασκαλίας του φαίνεται πως είναι η οκταηχία. Ωστόσο, κινείται σ' ένα ευρύτερο σχέδιο με την εξήγηση πολλών άλλων λεπτομερειών των ιδιωμάτων των ήχων. Έτσι γίνεται πιο εμφανής ο σκοπός του, που είναι να δικαιολογήσει την εκκοσμίκευση της λειτουργικής μουσικής, η οποία παρατηρείται στην εποχή του. Η παράγραφος που αναφέρεται στους ήχους ανοίγει με τις ονομασίες τους. Πρώτα δίνονται τα ονόματα σύμφωνα με την αρχαία ελληνική ονοματολογία. Ύστερα ένα διάγραμμα παραθέτει τη σειρά των κυρίων και πλαγίων<sup>25</sup>. Τα ονόματα ακολουθούν την τάξη του είδους του ηρμοσμένου, όπως αναφέρθηκαν πιο πάνω, που είναι σύμφωνη με την εξωεκκλησιαστική παράδοση. Ακολουθεί όμως και η σειρά των λειτουργικών ήχων: δώριος - πρώτος, φρύγιος - δεύτερος, λύδιος - τρίτος, υποδώριος - πλ. α΄, υποφρύγιος πλ. β΄, υπολύδιος - βαρύς, υπομιξολύδιος - πλ. δ΄. Η σειρά αυτή είναι αντίστροφη της εξωεκκλησιαστικής<sup>26</sup>. Έχει αναφερθεί, άλλωστε, ότι η κατάταξη των ήχων δεν είναι αριθμητική, αλλά στηρίζεται σε μια τεχνική διαδικασία που είναι παράλληλα συνδεδεμένη με διάφορες αισθητικές θεωρήσεις27. Το σημείο αυτό υπογραμμίζεται ιδιαίτερα στον «Αγιοπολίτη», όπου ανάμεσα σε άλλα αναφέρεται ότι «ἐν τῇ εὐτονία τῶν φθόγγων τό ὑποδώριον, ἐν τῇ ἡδύτητι τό ὑποφρύγιον· ἐν δέ τῆ χαμηλότητι τό ὑπολύδιον, ἄ τούς πρώτους φθόγγους τῆς μουσικῆς διαρρήδην εἰσάγουσιν»<sup>28</sup>. Έτσι, αποδεικνύεται η στενή σχέση της αγιοπολιτικής λειτουργικής παραδόσεως με τη θεωρία του «Άσματος».

Από τους δεκαέξι ήχους οι τέσσερις πρώτοι, δηλαδή οι κύριοι, «ἔχουσι τό ἀμεταποίητον, οἱ δέ πλάγιοι ἔχουσι τάς ὑπαλλαγάς αὐτῶν, δἱ' ὧν οἱ μέσοι ἀποτίκτονται»<sup>29</sup>. Ο μέσος πρώτος, λ.χ., διακρίνεται, εκτός από τη βάση του, και

<sup>22.</sup> Ο Ch. Hannick, μν. έργο, σελ. 201, εντοπίζει τα δύσκολα σημεία του εγχειριδίου και αναφέρει ότι στην επεξεργασία των ονομασιών και σημείων των ήχων φαίνεται ο άτεχνος χαρακτήρας του συγγραφέα, ο οποίος χρησιμοποιεί κατά λέξη από την Εισαγωγή του Αλυπίου την ανοδική σειρά του λύδιου τρόπου στο διατονικό γένος.

<sup>23.</sup> Aγιοπ. Paris. Gr. 360, f. 218v-222r.

<sup>24.</sup> Βλ. κεφ. 4.3.

<sup>25.</sup> Αγιοπ. Paris. Gr. 360, f. 222v.

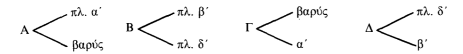
<sup>26.</sup> Βλ. κεφ. 1.2.

<sup>27.</sup> Βλ. κεφ. 2.1.

<sup>28.</sup> Bλ. f. 223r.

<sup>29.</sup> Ba. f. 223v.

από την τελική κατάληξη. Όλοι οι μέσοι ήχοι αρχίζουν από τη βάση του πλαγίου τους. Κάθε μέσος όμως ξεχωρίζει από τον πλάγιό του «καί τοὕτό ἐστιν ὅπερ ἔχει ἐπέκεινα»<sup>30</sup>. Από τους μέσους πάλι καθιερώθηκαν οι φθορές<sup>31</sup>. Οι μελωδίες αυτές αρχίζουν κανονικά από τους ήχους που δημιουργούνται, με τη διαφορά πως καταλήγουν σε φθόγγους άλλων ήχων. Έτσι, εάν από τη μελωδία του πλαγίου πρώτου συμβεί να περάσει κανείς στη μελωδία του βαρέος μεσολαβεί ο μέσος πρώτος που προέρχεται από τον πλάγιο του πρώτου<sup>32</sup>. Αντίστροφα, όταν από το βαρύ το μέλος οδηγείται στον πλάγιο του πρώτου μεσολαβεί ο μέσος τρίτος που οφείλει την ύπαρξή του στο βαρύ<sup>33</sup>. Στις δύο αυτές περιπτώσεις παρουσιάζεται η πρώτη φθορά. Η δεύτερη φθορά υπάρχει ανάμεσα στον πλάγιο του δευτέρου και στον πλάγιο του τετάρτου, η τρίτη στο βαρύ και τον πρώτο και η τέταρτη στον πλάγιο του τετάρτου και δεύτερο<sup>34</sup>.



Όλα όσα αναφέρθηκαν αφορούν τους δεκαέξι ήχους. Το σύστημα όμως των ήχων δε σταματά ως εδώ. Έτσι, όσοι μελετούν βαθύτερα τη θεωρία διαπιστώνουν πως υπάρχουν και άλλοι ήχοι, όπως οι κύριοι κυρίων, οι πλάγιοι πλαγίων, οι μέσων και οι φθορές φθορών. Οδηγούμαστε λοιπόν σε μια παλυηχία που τελικά εξυπηρετεί την οργανική μουσική<sup>35</sup>. Η λειτουργική μουσική, καθαρά φωνητική παράδοση, επιλέγει τους οκτώ ήχους χωρίς τελικά να περιορίζεται εντελώς σ' αυτούς. Ίχνη της πολυηχίας διατηρούνται ακόμη και στη σημερινή λειτουργική πράξη<sup>36</sup>. Σε τελική ανάλυση, ο «Αγιοπολίτης» προσπαθεί να καλύψει ολόκληρο το φάσμα της μουσικής θεωρίας των ήχων, που στηρίζεται στην τεχνική της αρχαίας ελληνικής θεωρίας. Βέβαια, οι θεωρητικές του αναλύσεις είναι περιορισμένες και δε διαθέτουν την επιστημονική βάση των συγγραμάτων του Παχυμέρη και του Βρυέννιου.

Οι οκτώ ήχοι διαθέτουν μια μικρή εισαγωγική μελωδία, που απαρτίζεται από δυο μικρότερα τμήματα, το ενήχημα και το επήχημα<sup>37</sup>. Το ενήχημα επιβάλλει τον ήχο και μαζί με το επήχημα συνδέεται «τῷ φθόγγῳ τοῦ μέλλοντος προενεχθῆνα[ι εἰς ψ]αλμῳδίαν»<sup>38</sup>. Οι μελωδίες αυτές εισάγουν στα ιδιώματα των

30. 'O.π.

31. Ba. f. 224r.

32. 'O.π.

33. Bλ. f. 224v.

34. Bλ. f. 225r.

35. Bλ. f. 224r.

36. Βλ. κεφ. 6.

37. Bλ. f. 226v.

38. Ό.π.

ήχων. Ο πρώτος ήχος έχει ενήχημα με πέντε φωνές. Έτσι, από τη δεύτερη προς τα κάτω φωνή μαζί με τις τρεις στη συνέχεια δημιουργείται ο πλ. α΄ ήχος. Από την τρίτη φωνή του ίδιου ενηχήματος μαζί με τις άλλες δυο έχουμε το β΄ ήχο. Κατά συνέπεια, ο πρώτος ήχος «κατά τε τον τρόπον» είναι γεννητός του δευτέρου ήχου και του πλ. α΄, γιατί η μέση φωνή είναι κοινή και στους δύο<sup>39</sup>. Από τη δεύτερη φωνή του δευτέρου ξεκινά και δημιουργείται ο πλάγιος του δευτέρου ήχος, που έχει ιδιαίτερη σχέση με τον πλάγιο του πρώτου, όπως ο πρώτος με το δεύτερο<sup>40</sup>. Στη συνέχεια, ο τρίτος έχει έξι φωνές και από την τέταρτη φωνή του αρχίζει ο βαρύς. Τέλος, ο τέταρτος έχει πέντε φωνές. Αν αφαιρεθεί από αυτόν η πρώτη, δημιουργείται ο μέσος. Η αλληλεξάρτηση αυτή των κυρίων με τους πλαγίους συναντάται και ανάμεσα στους κυρίους41. Ο δεύτερος, λ.χ., βρίσκεται, αν ανεβούμε από τον πρώτο μία φωνή. Και πάλι, αν κατεβούμε από το δεύτερο μία φωνή, βρίσκουμε τον πλάγιο του πρώτου. Με τον ίδιο τρόπο μπορούμε να βρούμε και τους υπόλοιπους 42. Η συγγένεια των ήχων μπορεί να διαπιστωθεί και με την αντίστροφη φορά, από τον τέταρτο στον πρώτο και από τον πλάγιο του τετάρτου στον πλάγιο του πρώτου<sup>43</sup>.

Στο σημείο αυτό ολοκληρώνεται η θεωρία του «Αγιοπολίτη» για τους ήχους. Ο συγγραφέας ομολογεί ότι η εργασία του δεν κλείνει το θέμα. Συστήνει ακόμη στους φιλομαθείς πως μπορούν να στηριχθούν σ' αυτά που γράφτηκαν από αυτόν και να προχωρήσουν περισσότερο<sup>44</sup>.

#### 4.2.2. «Ερωταποκρίσεις της παπαδικής τέχνης»

Με τη μορφή των ερωταποκρίσεων σώζεται μια σειρά θεωρητικών διατριβών, που είχε μεγάλη διάδοση στη χειρόγραφη παράδοση<sup>45</sup>. Το υλικό αυτό

39. Βλ. f. 227r. «Γεννητός» με την έννοια ο γεννών, ο παράγων (βλ. Δ. Δημητράκου, Μέγα λεξικόν όλης της ελληνικής γλώσσης, λ. γεννητός). Για τη συγγένεια των ήχων κάνει λόγο και ο Μ. Βρυέννιος, Αρμονικά ΙΙΙ, 5, έκδ. J. Wallis, σελ. 485 εξ. και G.H. Jonker, σελ. 322, 18: «Διαλαβόντες περί τῆς τῶν τρόπων ἀναλύσεώς τε καί προσκρούσεως, ἐξῆς καί περί τῆς θεωρουμένης ἐν αὐτοῖς κοινωνίας τε καί διαφορᾶς διαληψόμεθα».

- 40. Bλ. f. 227r.
- 41. Bλ. f. 227v.
- 42. 'O.π.
- 43. Ba. f. 228v.
- 44. βλ. Ό.π.

45. Βλ. J.-B. Thibaut, «Traités de musique byzantine», ROC 6 (1901), σελ. 593-609 και J.-B. Rebours, «Quelques manuscrits de musique byzantine», ROC 9 (1904), σελ. 299-309 και 10 (1905), σελ. 1-14. Οι μελετητές αυτοί εκδίδουν το μεγαλύτερο μέρος του κειμένου από τα χφφ ΜΠΤ 811 και ΙΒ 332, ενώ παραλείπουν ορισμένους πίνακες και σχεδιαγράμματα. Ο L. Tardo, L' antica, σελ. 207-230, εκδίδει, με ορισμένες παραλείψεις κι αυτός, το χφ. ΑΓ. Λ 1656. Το κείμενο ευρίσκεται σε πολλούς κώδικες, μεταξύ των οποίων σημειώνουμε τους ακόλουθους: ΑΓ. Δχ 318· ΑΓ. Δ 570· ΑΓ. Ι 1235,1279· ΑΓ. Β 175,773· ΑΓ. Κ 461 και Α 965. Ορισμένους επίσης κώδικες σημειώνει και ο Thibaut (ό.π., σελ. 596). Ένα μέρος των εγχειριδίων βλ. επίσης J.-B. Thibaut, Monuments, σελ.

αντιπροσωπεύει την περίοδο από το ιβ΄ ως το ιδ΄ αιώνα, στο τέλος της οποίας καταγράφεται<sup>46</sup>. Τα κείμενα στους κώδικες αποτελούν μια μεγάλη ενότητα που χωρίζεται σε οκτώ κυρίως τμήματα. Εκτός από το πρώτο, που φέρει την επιγραφή «Ἰωάννου τοῦ Δαμασκηνοῦ ἐρωταποκρίσεις τῆς παπαδικῆς τέχνης..» τα υπόλοιπα είναι ανώνυμων συγγραφέων. Οι ερευνητές μαζί με το πρώτο που το θεωρούν ψευδεπίγραφο δίνουν στα τμήματα αυτά τις ονομασίες: Ανώνυμος Α,Β,C,D,Ε,F,G<sup>47</sup>. Ένα τελευταίο όγδοο τμήμα διαφοροποιήμενο σε πολλούς κώδικες φέρει την επιγραφή «Ἐρωταποκρίσεις τῆς ὑπορροῆς». Από αυτά, τα Α,Β,C περιέχουν αυτοτελείς θεωρίες και έχουν εκδοθεί εκτός από ένα μέρος του τρίτου<sup>48</sup>. Τα D,Ε,F,G περιέχουν τα μικρά ηχήματα, τα πνεύματα, τις φθορές, τη διπλοφωνία και τον τροχό του Κουκουζέλη. Τα ανέκδοτα παρουσιάζονται στο τέλος της εργασίας μας.

Το ζήτημα των ήχων αποτελεί ένα από τα θέματα που κυριαρχούν στα παραπάνω κείμενα. Η σημασία τους και από άλλες απόψεις είναι προφανής, γιατί συγκεντρώνουν μια εκτεταμένη θεωρία της μουσικής. Είναι χαρακτηριστικό ότι πολλά σημεία της θεωρίας των εγχειριδίων αυτών συγγενεύουν με τη διδασκαλία του «Αγιοπολίτη». Αυτό σημαίνει πως κάποια παλαιότερη πηγή εφοδιάζει την παράδοση και τη θεωρία της εκκλησιαστικής μελωδίας<sup>49</sup>.

Στο πρώτο κείμενο, ο ορισμός των τόνων, η επεξεργασία και η ταξινόμηση των συμβόλων της σημειογραφίας με τους δεκαπέντε τόνους, αλλά και η σύντομη αναφορά των ηχημάτων και των ήχων ακολουθούν ακριβώς τη θεωρία του «Αγιοπολίτη». Για το ενήχημα αναφέρεται ότι «ἄμα γάρ ἐνηχήσης στιχηρόν τι, εὐθύς γνωρίζεται καί τό μέλος τοῦ μέλλοντος ψαλθῆναι στιχηροῦ ἤ τι ἄλλο»<sup>50</sup>. Παράδειγμα, το ανανε ανες, «Ἐπέστη ἡ εἴσοδος», που περιέχει το ενήχημα της ψαλμωδίας και είναι «ἡ τοῦ ἤχου ἐπιβολή»<sup>51</sup>.

Ο Ανώνυμος Β χρησιμοποιεί παλαιά και νεότερα θεωρητικά στοιχεία. Σχετικά με τους ήχους αναφέρεται μόνο στο κεφάλαιο των φθορών. Εκείνος που ψάλλει και θέλει συγκεκριμένα να δημιουργήσει εναλλαγή του μέλους «ά-

87 εξ. Α. Αλυγιζάκη, Θέματα, σελ. 57 εξ.

- 46. Bλ. J.-B. Rebours, «Quelques manuscrits...», ROC 9 (1904), σελ. 309.
- 47. Bλ. J.-B. Thibaut, Origine byzantine de la notation neumatique de l' Église latine, Paris 1907, σελ. 46,49,53,59,60 και Ch. Hannick, μν. έργο, σελ. 211.
  - 48. Βλ. τις εκδόσεις Thibaut, Rebours και Tardo πιο μπροστά.
- 49. Το κείμενο του Ανώνυμου Β αναφέρει κάποια παλαιά ίσως παπαδική που κάηκε. Ο J.-B. Rebours, «Quelques manuscrits...», ROC 9 (1904), σελ. 302, σημειώνει ότι οι οκτώ διατριβές των ερωταποκρίσεων δεν είναι παρά μια σύντμηση μιας μεθόδου πιο ολοκληρωμένης που υποτίθεται γνωστή.
  - 50. Ανώνυμος Α, έκδ. L. Tardo, L' antica, σελ. 210 και J.-B. Thibaut, «Traités...», σελ. 599.
- 51. Ανώνυμος Α, ό.π., σελ. 215 και 605 αντίστοιχα στους δύο συγγραφείς. Το εγχειρίδιο εδώ αντιγράφει τον Αγιοπολίτη. Πρβλ. επίσης το σημείο: «Ύπῆρχαν μέν μέλη πλήν ἄηχα καί ἀνάρμοστα...» στον L. Tardo, ό.π., σελ. 212 και Αγιοπ. Paris. Gr. 360. f. 216ν.

ναβροεῖ φωνάς τρεῖς ἥ καί πλέον ἥ μίαν, καθώς φέρει τό ἀρχόμενον μέλος»<sup>52</sup>. Η ονομασία φθορά προέρχεται από το αποτέλεσμα που φέρει στη μελωδία. Έτσι, σημειώνεται με ιδιαίτερο σύμβολο, «ὡς ἵνα γινώσκεται τό φθειρόμενον μέλος»<sup>53</sup>.

Κάτω από τον τίτλο «Διαίρεσις τῆς μουσικῆς» ένα μικρό κείμενο θεωρείται ως Ανώνυμος  $C^{54}$ . Με βάση το χφ. IB 332 το εγχειρίδιο αυτό απαρτίζει μια μεγαλύτερη ενότητα μαζί με τον Ανώνυμο  $B^{55}$ . Εδώ γίνονται εκτεταμένες αναφορές στο ζήτημα των ήχων. Το τμήμα που παρέλειψε ο J.-B.Rebours είναι σημαντικό και εκδίδεται εδώ στο τέλος της εργασίας, όπως προαναφέραμε.

Σύμφωνα με το εγχειρίδιο αυτό, που το εξετάζουμε εδώ ως μία ενότητα κατά το χφ. IB 332, οι ήχοι είναι οκτώ «ἤγουν πρῶτος, δεύτερος, τρίτος, τέταρτος καί οἱ ἐξ αὐτῶν παραγόμενοι πλάγιοι»<sup>56</sup>. Ο πρώτος ήχος λέγεται πρώτος «διά τό πρωτεύειν, ἤτοι ἄρχειν τῶν ἄλλων ἤχων»<sup>57</sup>. Οι ονομασίες των ήχων δώριος, λύδιος, φρύγιος, μιλήτιος, υποδώριος δίνονται από τις περιοχές που αντιπροσωπεύουν<sup>58</sup>. Ωστόσο, ανάμεσα στους τέσσερις κύριους και τέσσερις πλάγιους περιλαμβάνονται «δύο ἐπιχήματα, ἤτοι φθοραί· τό νενανώ καί τό νανά πλάγιος δ΄. Οἱ τοιοῦτοι οὖν ἤχοι ψάλλονται εἰς τόν 'Αγιοπολίτην περισσότερον»<sup>59</sup>.

- 52. Ανώνυμος Β, έκδ. L. Tardo, *L' antica*, σελ. 224 και J.-B. Rebours, «Quelques manuscrits...», *ROC* 9 (1904), σελ. 308.
  - 53. Ό.π.
  - 54. Bλ. Gh. Hannick, «Byzantinische Musik», σελ. 211.
- 55. O J.-B. Rebours, ό.π., σελ. 309, εκδίδει από τον κώδικα IB 332 ένα μικρό τμήμα και το θεωρεί μια ενότητα με τον Ανώνυμο B.
- 56. Ανώνυμος C, έκδ. L. Tardo, ό.π., σελ. 225 και J.-B. Rebours, «Quelques manuscrits...», ROC 10 (1905), σελ. 8.
  - 57. Ανώνυμος C, ό.π., σελ. 226 και 8 αντίστοιχα στους δύο παραπάνω εκδότες του Ανώνυμου.
- 58. Ανώνυμος C, ό.π., «Τό δέ ὄνομα τούτου λέγεται δώριος τουτέστιν ἐκ τῶν Δωριέων" Δωριεῖς γάρ λέγονται οἱ Μονεμβασιῶται, δια τοῦτο γοῦν λέγεται δώριος καί ἐκ τοῦ τοιούτου πνεύματος εὐρέθη ὁ ὑποδώριος, ἤτοι ὁ υἰός τοῦ πρώτου, τουτέστιν ὁ πλάγιος. Καί ἐκ τῆς Λυδίας ό λύδιος ήγουν ό δεύτερος. Λυδία γάρ λέγεται τῶν νεοκάστρων ό τόπος, ὅς ὀνομάζεται καί μέχρι του νύν Λυδίας ὁ κάμπος καί ἐξ αὐτου ὁ ὑπολύδιος ἤγουν ὁ πλάγιος. Καί ἐκ τῆς Φρυγίας εύρέθη ό φρύγιος ήγουν ό τρίτος. Φρυγία γάρ λέγεται ό της Λαοδικείας τόπος διά τοῦτο γοῦν λέγεται φρύγιος ώς ἐκ τῆς Φρυγίας καί ἐξ αὐτοῦ ὁ ὑποφρύγιος, ἥγουν ὁ πλάγιος τοῦ τρίτου, τουτέστιν ὁ βαρύς. Καί ἐκ τῆς Μιλήτου ὁ μιλήσιος ἥγουν ὁ πλάγιος τοῦ τετάρτου». Πρβλ. Πτολεμαίου, Αρμονικά ΙΙ, τ΄, έκδ. J. Wallis (Oxonii 1682), σελ. 132 και Ι. During, σελ. 62, 18, όπου αναφέρεται ότι οι τόνοι δώριος, φρύγιος καί λύδιος ονομάζονται έτσι «παρά τάς ἀφ' ὄν ἤρξαντο ἐθνῶν ὀνομασίας». Ο Μ. Βρυένιος, Αρμονικά ΙΙ, 9, έκδ. J. Wallis, σελ. 390 και G.H.Jonker, σελ. 118, 24, επαναλαμβάνει όσα αναφέρει ο Πτολεμαίος. Ο J.-B. Rebours, «Quelques manuscrits...», ROC 10 (1905), σελ. 9, υποσ. 1, παρατηρεί σχετικά με το μιλήσιο ότι ο ήχος αυτός πρέπει να είναι ο μιξολύδιος. Πρόκειται δηλαδή για αντιγραφικό λάθος (μιλήσιος-μιξολύδιος), που πρώτος υπέδειξε o G.A. Villoteau (Description de l' Égupte IV, De l' état de l' art de musique en Égupte, Paris 1799, σελ. 206). Για το ίδιο θέμα βλ. και J.-Β. Rebours, «Διατριβή περί τόνων και ήχων κατά την μεσαιωνικήν και βυζαντινήν εποχήν», Εφημερίς Φόρμιγξ, περίοδος Β΄, έτος στ΄ (Η΄) αριθ. 13-14, 15-31 Ιανουαρίου (1911), σελ. 6, ή του ίδιου, Traité de psaltique, Paris 1906, σελ. 278.
  - 59. Ανώνυμος C, μν. έκδ., σελ. 226 και 10 αντίστοιχα. Εδώ σταματά η έκδοση του L. Tardo.

Στο σημείο αυτό διασπάται η ενότητα του κειμένου. Ο συγγραφέας στρέφεται τώρα σε άλλη πηγή από την οποία αντλεί το υλικό του. Η ομοιότητα με τον «Αγιοπολίτη», το γνωστό μας χειρόγραφο, είναι καταφανής. Σε πολλά σημεία κυριολεκτικά τον αντιγράφει. Συγκεκριμένα, ακολουθεί την ίδια κατάταξη στα περιεχόμενα, με τη διαφορά ότι αναλύει περισσότερο τα θέματα χρησιμοποιώντας ταυτόχρονα διάφορα παραδείγματα που βασίζονται στα ηχήματα και τη σημειογραφία. Έτσι, οι ήχοι του «'Ασματος» είναι δεκαέξι. Οι τέσσερις κύριοι δημιουργούν τους τέσσερις πλάγιους<sup>60</sup>. Με τον ίδιο τρόπο γίνονται και οι τετράδες των μέσων και των φθορών. Το ενήχημα, όπως και στον «Αγιοπολίτη», θεωρείται και εδώ «ή τοῦ ήχου ἐπιβολή» και χρησιμοποιείται όταν πρόκειται κάποιος να ψάλει ή να διδάξει. Κάθε ένα από τα ενηχήματα παίρνει και μια σημασία<sup>61</sup>. Τέλος, οι ονομασίες των ήχων που επαναλαμβάνονται στο θεωρητικό αυτό για δεύτερη φορά αλλάζουν τη σειρά δύο ήχων. Δεύτερος δηλαδή είναι ο λύδιος και τρίτος ο φρύγιος<sup>62</sup>.

Η λειτουργία και η τεχνική των ήχων εξαρτάται άμεσα από το κεφάλαιο των τόνων. Οι εναλλαγές τους ρυθμίζονται με βάση το σημειογραφικό σύστημα, όπου καθορίζεται από τους τόνους και τα πνεύματα η ανοδική και η καθοδική πορεία του μέλους<sup>63</sup>. Έτσι, μια φωνή πάνω από τον πρώτο ήχο δημιουργεί το δεύτερο, μία πάλι φωνή πάνω από το δεύτερο τον τρίτο και μία πάνω από τον τρίτο τον τέταρτο. Αυτό συμβαίνει γιατί «καθώς ὁ ποιήσας τούς ήχους τέσσαρας ήχους εδέσμευσεν, ήγουν τέσσαρας φωνάς, οὕτως δέ ἔνι ὁ τέταρτος ήχος, ἄγιων<sup>64</sup>. Από τον πρώτο ήχο, τώρα, τέσσερις φωνές προς τα κάτω δημιουργείται ο πλάγιος του πρώτου. Με τον ίδιο τρόπο, δηλαδή τέσσερις φωνές κάτω από τους κύριούς τους γίνονται οι υπόλοιποι πλάγιοι.

Η δημιουργία των δύο άλλων τετράδων των ήχων – μέσων και φθορών – βασίζεται στην περιγραφή του «Αγιοπολίτη» με τη διαφορά ότι επεξηγείται με σημειογραφικά παραδείγματα<sup>65</sup>. Ο συγγραφέας μας δε θέλει να παραδεχθεί ότι η ήχοι είναι δεκαέξι. Ακολουθεί την εκκλησιαστική παράδοση των οκτώ ήχων και

- 60. Ανώνυμος C, έκδ. J.-B.Rebours, «Quelques manuscrits...», ROC 10 (1905), σελ. 10.
- 61. Ό.π., σελ. 11· «Ἐρώτ. Τί ἐστί νέ ἄνες; ᾿Απόκρ. Ἦγουν Κύριε ἄφες. Ἐρωτ. Ὁ δέ τρίτος πῶς ἐνηχίζεται; ᾿Απόκρ. Ναννά, ἤγουν παράκλητε συγχώρησον. Ἐρώτ. Ὁ τέταρτος πῶς ἐνηχίζεται; ᾿Απόκρ. ἍΑγια, ἤγουν τά χερουβίμ καί τά σεραφίμ, τοῦτ᾽ ἐστίν ἡ ἀγία τριάς ἡ παρ᾽ αὐτῶν ὑμνουμένη καί δοξαζομένη, ἄνες, ἄφες, συγχώρησον καμοί τοῦ δοξάζειν καί ἀνυμνεῖν ὕμνον ἀξιόχρεων τήν σήν ἀδιαίρετον θεότητα».
  - 62. 'O.π.
- 63. Ό.π., σελ. 14· «Τέως οὖν μικρόν δείξωμέν τι μερικῶς, πῶς ὀφείλουσιν ἐνεργεῖν οἱ τόνοι μετά τῶν πνευμάτων εἰς τάς ἀναβροάς καί τῆς ὑποβροῆς, καθώς καί ὁ ἑρμηνευτής αὐτάς ἀκριβῶς ἑδίδαξε περί τῶν ἐναλλαγῶν τῶν ἤχων, ἄνα νέ ἄνες, ἐπάνω τοῦ α΄ ἤχου, εἰ ἐξηχίσης μίαν φωνήν, γίνεται β΄».
- 64. Ό.π. Εδώ τελειώνει η δημοσίευση του κώδικα IB 332 από τον Rebours, ο οποίος όπως αναφέρει (ό.π., σελ. 14) δυσκολεύεται να συνεχίσει εξαιτίας των δυσκολιών της γραφής. Ειδικά για το χφ. IB 332 βλ. Α. Παπαδοπούλου Κεραμέως, Ιεροσολυμιτική βιβλιοθήκη Α΄, σελ. 376.
  - 65. Ανώνυμος C, χφ IB 332, f. 27v.

των δύο μέσων του «Αγιοπολίτη», την οποία προσπαθεί να κατοχυρώσει με το θρύλο ότι ο Δαβίδ και ο Σολομών δημιουργούν αντίστοιχα τους τέσσερις κύριους και τέσσερις πλάγιους με τους δύο μέσους<sup>66</sup>. Η διαπραγμάτευση συμπληρώνεται με ένα παράδειγμα ηχημάτων και ένα σχεδιάγραμμα «κανόνιο» που αποδίδονται στο Δαμασκηνό<sup>67</sup>.

Δύο άλλα κείμενα αναφέρονται στη «διπλοφωνία» και την ερμηνεία της παραλλαγής του «τροχού» του Κουκουζέλη. Στο κείμενο της διπλοφωνίας εμφιλοχωρεί ένα τμήμα που είναι επηρεασμένο από τον πρόλογο του «Αγιοπολίτη». Αναφέρονται δηλαδή οι περιπτώσεις των μέσων ήχων του πλαγίου δευτέρου και πλαγίου τετάρτου με τα χαρακτηριστικά τροπάρια: «Νίκην ἔχων Χριστέ...», «Σέ τῶν ἐπί δδάτων...» και «Σταυρόν χαράξας...»<sup>68</sup>.

Το τελευταίο κείμενο της ενότητας των οκτώ θεωρητικών εγχειριδίων περιλαμβάνει δύο ενδιαφέροντα κεφάλαια, που αναφέρονται στους ήχους. Το πρώτο επιγράφεται «Έρωταποκρίσεις τῆς ὑπορροῆς»69 και το δεύτερο «Μέθοδος εἰς μαθητήν ἀφελιμωτάτη». Στο πρώτο, κάθε ήχος από τους οκτώ έχει δύο μέσους. Ο ένας είναι κύριος και ο άλλος πλάγιος. «Ευρίσκονται δέ χωρίς μέλους δι' αριθμητικού λόγου ούτως»<sup>70</sup>. Στους κύριους ο μέσος είναι δύο φωνές πάνω και στους πλάγιους δύο κάτω. Ας υποτεθεί ότι οι τέσσερις ήχοι αριθμούνται με το 1,2,3,4. Όταν ζητώ το μέσο ήχο στους κύριους προσθέτω το δύο αντίθετα για τους πλάγιους το αφαιρώ. Παράδειγμα, ο μέσος πρώτος είναι 1+2=3 ο τρίτος. Στον πλάγιο, επειδή δεν αφαιρείται το δύο από τη μονάδα δανείζομαι τέσσερις φωνές. Από το σύνολο πέντε αφαιρώ το δύο και βρίσκω τον πλάγιο τρίτο (βαρύ) ως μέσο πρώτο των πλαγίων. Στην περίπτωση του τρίτου μέσου των κυρίων έχω 3+2= 5. Ωστόσο, αφαιρώ το τέσσερα, επειδή το πέντε υπερβαίνει το τέσσερα, και έχω μονάδα. Συνεπώς, ο μέσος του τρίτου είναι ο πρώτος. Για τον τρίτο μέσο των πλαγίων αφαιρώ το δύο από το τρία. Έτσι βρίσκω τον πλάγιο πρώτο ως μέσο. Αντίστροφα, ο μέσος των κυρίων του πλαγίου δευτέρου βρίσκεται αν προσθέσω στο δεύτερο το δύο. Βρίσκω λοιπόν τον τέταρτο. Ο μέσος τώρα του πλαγίου δευτέρου με την αφαίρεση είναι ο πλάγιος του τετάρτου. Συγκεντρωτικά, ο μέσος α΄ είναι ο τρίτος και βαρύς: ο β΄ τέταρτος και πλάγιος του τετάρτου: ο γ΄ πρώτος και πλάγιος του πρώτου· ο δ΄ δεύτερος και πλάγιος του δευτέρου· ο πλ. α΄ πρώτος και βαρύς· ο πλ. β΄ τέταρτος και πλάγιος του τετάρτου· ο βαρύς πρώτος και πλάγιος του πρώτου, και ο πλ. δ΄ δεύτερος και πλάγιος του δευτέρου. Το κεφάλαιο αυτό συμπληρώνεται με μια συμβολική εξήγηση των ήχων σε

<sup>66.</sup> Ό.π., f. 29v. Στο θρύλο αναφέρονται ο Gastoué, ο Reese και ο Werner.

<sup>67.</sup> Ανώνυμος D, ό.π., f. 21r-23r και 30r-v.

<sup>68.</sup> Ανώνυμος F και G, ό.π., f. 31r εξ.

<sup>69.</sup> Βλ. L. Tardo, *L' antica*, σελ. 228. Το χφ ΙΒ 332 δεν περιλαμβάνει το κεφάλαιο αυτό στο σύνολό του και στη θέση του καταχωρεί μαζί με τον τίτλο ένα μικρό τμήμα. Στο χφ. ΑΓ. Δ 570, f. 38r το κεφάλαιο αυτό επιγράφεται «Μέθοδος του αριθμού των η΄ ήχων».

<sup>70.</sup> L. Tardo, ό.π. Εδώ η φράση «δι' ἀριθμητικοῦ λόγου» γράφεται: «διαριθμητικοῦ λόγου». Η διόρθωση έγινε με βάση το χφ. ΑΓ.  $\Delta$  570, f. 38r.

σχέση με τα μέταλλα<sup>71</sup>. Το επόμενο κεφάλαιο είναι μια απλή αναφορά των κυρίων, πλαγίων και μέσων ήχων με την επισημείωση: «Γίνωσκε ὅτι ἀπό παντός κυρίου ἤχου, ἐάν κατέβης τέσσαρας φωνάς, ἐστίν ὁ πλάγιος αὐτοῦ· εἰ δέ τρεῖς παραμέσος· καί ἐάν κατέβης μίαν εἶναι παραπλάγιος»<sup>72</sup>. Ως κατακλείδα των οκτώ θεωρητικών διατριβών περιλαμβάνονται σύντομοι μέθοδοι «παραλλαγῆς» και καλαίσθητα σχεδιαγράμματα των οκτώ ήχων. Η επεξήγησή τους, και στις δύο περιπτώσεις, γίνεται με τα σημεία των μαρτυριών<sup>73</sup>.

Στη σειρά των ανώνυμων θεωρητικών διατριβών πρέπει να προστεθεί και η «Ερμηνεία των φωνών και των ήχων» που συναντάται σε περιορισμένο αριθμό χφφ., όπως είναι το ΑΓ. Δ 570 και Α 968. Το κείμενο αυτό, με αναλυτικές περιγραφές των ιδιωμάτων των ήχων, έχει ιδιαίτερη σημασία για την οκταηχία και περιλαμβάνεται στα κείμενα θεωρητικών εγχειριδίων που εκδίδονται στο κεφ. 7.1. Από τα πιο χαρακτηριστικά σημεία του θεωρητικού αυτού υλικού είναι «το λέγετο», μια κατηγορία τριφώνων ήχων γνωστή στη μεταγενέστερη πράξη ως λέγετος ήχος. Για «το λέγετο» επίσης κάνουν λόγο ο Ιωάννης Πλουσιαδηνός και ο Ιωάννης Λάσκαρης.

Σε τελική, λοιπόν, ανάλυση τα θεωρητικά εγχειρίδια των «Ερωταποκρίσεων» και των Ανώνυμων, μαζί με τα μουσικά παραδείγματα και τα σχεδιαγράμματά τους, προσπαθούν να δώσουν μια συγκεκριμένη απάντηση στην υπόθεση της οκταηχίας της λειτουργικής υμνογραφίας.

### 4.2.3. Γαβριήλ Ιερομονάχου, «Τί ἐστί ψαλτική»

Η θεωρητική εργασία του Ιερομονάχου Γαβριήλ, που έζησε το πρώτο ήμισυ του ιε΄ αιώνα, έχει ιδιαίτερη αξία και αποτελεί την πρώτη συστηματική προσπάθεια για τη δημιουργία μιας αυτοτελούς θεωρίας χωρίς περιττές και αυθαίρετες περιγραφές<sup>74</sup>. Έχουν ειπωθεί πολλά για την Ψαλτική και «πάντες όμοίως τοῦ

- 71. L. Tardo, ό.π., σελ. 230 και χφ. ΑΓ. Δ 570 f. 31v εξ.
- 72. Bλ. χφ. IB 332, f. 33v.
- 73. Το χφ. IB 332, f. 33ν και 34r-ν, περιλαμβάνει δύο μεθόδους με τους τίτλους: «Μέθοδος ἀφέλιμος εἰς τήν τέχνην» και «Μέθοδος ἀφέλιμος». Πρόκειται για σύντομες ασκήσεις της παραλλαγής των οκτώ ήχων. Σε άλλους κώδικες οι «Ερωταποκρίσεις» πλαισιώνονται από διάφορα σχεδιαγράμματα. Αλλά τα σχεδιαγράμματα που αναφέρονται στους ήχους, όπως και οι μέθοδοι παραλλαγής, ποικίλλουν.
- 74. Κατά τον κώδικα ΑΓ. Κ 461 (βλ. Σ. Λάμπρου, Κατάλογος Α, σελ. 318) ο Γαβριήλ καταγόταν από την Αγχίαλο. Οι κώδικες ΑΓ. Ξπ 383, f. 236ν, ΑΓ. Δχ 315, f. 1r (βλ. Γρ. Στάθη, Τα χειρόγραφα Α΄, σελ. 294 και 348 αντίστοιχα) και ο ΑΓ. Λ 610 αναφέρουν ότι ο Γαβριήλ ήταν μοναχός στη μονή Ξανθοπούλων. Περισσότερα βλ. Ch. Hannick, «Byzantinische Musik», σελ. 204 εξ. Το θεωρητικό του Γαβριήλ εκδίδει αρχικά ο Ιάκ. Αρχατζικάκης στο ΠΕΑ, τεύχος Β΄ (1900), σελ. 76-96, από τον κώδικα ΜΠΤ 811. Το μισό περίπου κείμενο εκδίδει με υπομνηματισμούς ο J.-Β. Rebours, «Πραγματεία του ΧV αιώνος περί βυζαντινής μουσικής», Εφημερίς Φόρμιγξ, περίοδος Β΄, έτος ΣΤ΄ (Η΄), αριθ. 1-14, 15-31 Ιουλίου (1910), σελ. 5 εξ., από κώδικα της ΙΒ. Ο Ε.

σκοποῦ βάλλουσι καί οὐδαμῶς τῇ ὑποθέσει φασί προσήκοντα, ἀλλά καί ἰδιωτικῶς πάνυ προσφέρουσι ταῦτα καί ἀφελῶς»<sup>75</sup>. Έτσι, ο Γαβριήλ, ανεπηρέαστος από οποιαδήποτε κατάσταση, προσπαθεί να μας δώσει μια σωστή και ειλικρινή ενημέρωση για τη λειτουργική μουσική, που την ονομάζει χαρακτηριστικά ψαλτική<sup>76</sup>.

Ιδιαίτερο ενδιαφέρον παρουσιάζει η αναφορά του Γαβριήλ στους εκκλησιαστικούς ήχους. Εκπροσωπώντας επάξια τη μουσική παράδοση της Εκκλησίας επιμένει στο αρχαίο καθεστώς της οκταηχίας. Η ψαλτική, αφού έλαβε υπόψη της τα «σημεῖα, τάς θέσεις, τήν χειρονομίαν, ἐποίησε τούς ἤχους, οἵπερ εἰσίν ὀκτώ καί οὐ πλείους»<sup>77</sup>. Κάθε επινόηση και προσθήκη είναι αδιανόητη, όπως συμβαίνει στα οκτώ μέρη του λόγου. Τελικά «πᾶν ὅπερ εἴποι τις ψάλλων ἔν τινι τῶν ὀκτώ ἤχων ἀρμόσει»<sup>78</sup>. Οι συστάσεις αυτές του Γαβριήλ δεν προέρχονται από καμιά σχολαστική διάθεση. Αντίθετα, ο πεπειραμένος αυτός θεωρητικός ομιλεί και ως εκτελεστής της ψαλτικής, αφού μάλιστα υπήρξε δομέστικος, συνθέτης και δάσκαλος<sup>79</sup>.

Ο Γαβριήλ ανοίγει την πραγματεία του για τους ήχους με τις ονομασίες τους. Οι ήχοι «παρονομάζονται διπλῶς ἀπό τε τοῦ τόπου ἔνθα ἕκαστος ἐπλεόναζε καί ἀπό τῆς τάξεως» 80. Ακολουθούν οι γνωστές ονομασίες του Ανώνυμου C, δώριος α΄, λύδιος β΄, φρύγιος γ΄ κ.τ.λ. Απ' αυτές η ονομασία πρώτος δόθηκε γιατί «ουδείς ἕτερος εύρίσκεται πλείονα εἴδη ἔχων» 81. Έτσι, οδηγούμαστε σε μια αισθητική ανάλυση με έντονη την επίδραση της αρχαίας ελληνικής σκέ-

Βαμβουδάκης, Συμβολή, σελ. 1 εξ., παρουσιάζει το εγχειρίδιο αφού έχει υπόψη του, όπως ο ίδιος αναφέρει, το χφ. ΙΒ 332 και την έκδοση του Αρχατζικάκη. Ο L. Tardo, L' antica, σελ. 184 εξ., εκδίδει το εγχειρίδιο από το χφ. ΑΓ. Λ 610. Στην παρουσίαση του κειμένου οι παραπομπές γίνονται στους Tardo και Βαμβουδάκη. Η εκτύπωση της εργασίας βρισκόταν στο τελευταίο στάδιο όταν δημοσιεύτηκε η κριτική έκδοση από τούς Ch. Hannick - G. Wolfram, Gabriel Hieromonachos, Abhandlung über den Kirchengesang, MMB Corpus scriptorum de re musica I, Wien 1985, με το κείμενο του εγχειριδίου του Γαβριήλ.

- 75. Γαβριήλ Ιερομονάχου, Τ΄ ἐστί ψαλτική, έκδ. L. Tardo, L' antica, σελ. 185 και Ε. Βαμβουδάκη, Συμβολή, σελ. 1 εξ.
- 76. Ό.π. «Ψαλτική ἔστιν ἐπιστήμη διά ρυθμῶν καί μελῶν περί τούς θείους ὕμνους καταγινομένη».
- 77. Γαβριήλ Ιερομονάχου, ό.π., σελ. 196 και 19 αντίστοιχα στις εκδόσεις Tardo και Βαμβουδάκη.
- 78. Όπ. Σε άλλο σημείο ο Γαβριήλ (σελ. 200 και 25 αντίστοιχα στις εκδόσεις Tardo και Βαμβουδάκη) αναφέρει: «Ἐν τούτοις γοῦν τοῖς ὀκτώ ἤχοις εὐρίσκεται ἄπασα μελφδία καί ἡ ἐν τοῖς βαρβάροις καί ἡ ἐν τοῖς ελλησι. Καί ἄλλοι παρά τούτοις ἤχοι οὐκ εἰσιν. Ἰσως τήν μεταχείρησιν τούτων ποιήσει ἄλλο γένος ἄλλως κατά τι ἡμεῖς δέ ὡς ἔφημεν ἄλλους ποιῆσαι ἤχους τῶν ἀδυνάτων ἀλλά πᾶν ὅπερ εἴποι τις ἔν τινι τῶν ὀκτώ ὑποπεσεῖται».
- 79. Οι πληροφορίες αυτές δίνονται από τη χειρόγραφη παράδοση όπου υπάρχουν το θεωρητικό και οι διάφορες συνθέσεις του Γαβριήλ.
  - 80. Ό.π.
  - 81. Ό.π., σελ. 196 και 20 αντίστοιχα στις εκδόσεις Tardo, και Βαμβουδάκη.

ψεως<sup>82</sup>. Τα είδη των μελωδιών και των ήχων παρουσιάζονται ακόμη ως ιδέες και φύσεις. Η ιδέα «ὥσπερ τι χρῶμά ἐστιν, ὅ χωρίζει ἕκαστον τῶν ἤχων ἀπό τῶν ἄλλων»<sup>83</sup>. Ο πρώτος, όπως και οι άλλοι ήχοι, έχει «τήν γνωριστικήν αὐτοῦ ἰδέαν»<sup>84</sup>. Διαφέρει όμως από τους άλλους «ὡς πλειόνων περιεκτικός»<sup>85</sup>. Γι' αυτό ακριβώς ονομάστηκε πρώτος. Παρουσιάζεται, λοιπόν, ως τετράφωνος, νάος και μέσος, ενώ το μέλος του «ὥσπερ πεπαρρησιασμένον καί γαῦρόν ἐστι»<sup>86</sup>. Μετά απ' αυτόν ακολουθούν οι άλλοι μέχρι τους οκτώ.

Οι ήχοι έχουν ορισμένα ιδιώματα, αλλά και κοινά χαρακτηριστικά. Ανάμεσα στα κυινά είναι η περίπτωση της δημιουργίας των μέσων ήχων. Ο Γαβριήλ αναλύει το θέμα του με την κατ' εκλογή παράθεση μουσικών υποδειγμάτων<sup>87</sup>. Ωστόσο, ακολουθεί αρχικά τη διδασκαλία του «Αγιοπολίτη», σύμφωνα με την οποία οι μέσοι ήχοι παράγονται από τους πλάγιους. Κάθε ένας όμως από τους μέσους δημιουργεί και δικό του μέλος, που είναι δηλωτικό της μεσότητάς του. Η τετραφωνία βρίσκεται σε όλους, αλλά περισσότερο τη χρησιμοποιεί ο α΄ ήχος. Ο ήχος λέγεται τετράφωνος όταν «ἐν τέσσαρσι φωναῖς καταγίνεται τό τούτου μέλος»<sup>88</sup>. Νάος επίσης όταν μετά από την τετραφωνία «καταλέγει και δύο έξω»<sup>89</sup>. Από αυτές, η τελευταία είναι του τρίτου ήχου. Το απήχημα «νανά» λοιπόν, του τρίτου ήχου δίνει την ονομασία νάος<sup>90</sup>.

Οι κύριοι ήχοι δημιουργούν τους πλάγιους, οι οποίοι διαφέρουν ως προς τη γνωριστική ιδέα. Η έκταση των φωνών στους πλάγιους από τις τρεις φθάνει μέχρι τις οκτώ. Εδώ σταματούν και δεν προχωρούν περισσότερο, γιατί στη μία φωνή σπάνια φθάνει κανείς, επειδή είναι «ἀσύμφωνον καί ἄηθες»<sup>91</sup>. Η «κοινωνία των ήχων» του «Αγιοπολίτη» συναντάται και στους πλάγιους ήχους της περιγραφής του Γαβριήλ. Έτσι, σχετίζονται άμεσα ο πλάγιος α΄ και ο πλάγιος δ΄, επειδή κι οι δύο φθάνουν μέχρι το «διπλασμό» (αντιφωνία). Διαφέρουν όμως στις φωνές, επειδή ο πλάγιος α΄ «καταλέγει τρεῖς, τέσσαρας, ἕξ, ἑπτά, ὁ δέ πλάγιος τοῦ δ΄, τρεῖς, τέσσαρας, πέντε, ἕξ, ἑπτά ἔξω χωρίς τῆς τοῦ ἴσου»<sup>92</sup>. Ο πλάγιος του δευτέρου επίσης και ο βαρύς σχετίζονται, γιατί και οι δύο δε δημιουργούν διπλασμό. Οι ήχοι αυτοί φθάνουν μέχρι τις επτά φωνές. Η διαφορά

<sup>82.</sup> Βλ. κεφ. 1.2.

<sup>83.</sup> Γαβριήλ Ιερομονάχου, ό.π., σελ. 197 και 20 αντίστοιχα στις εκδόδεις Tardo και Βαμβουδάκη. Για τη φύση και την ιδέα των ήχων βλ. Ε. Wellesz, Α *History,* Oxford 1961², σελ. 310.

<sup>84.</sup> Γαβριήλ Ιερομονάχου, ό.π., σελ. 197 και 20 αντίστοιχα.

<sup>85</sup> Όπ.

<sup>86.</sup> Ό.π., σελ. 197 και 21 αντίστοιχα.

<sup>87.</sup> Τα παραδείγματα του Γαβριήλ αφορούν τον α΄, β΄, γ΄και δ΄ ήχο.

<sup>88.</sup> Γαβριήλ Ιερομονάχου, ό.π., σελ. 198 και 22 αντίστοιχα.

<sup>89.</sup> Ό.π.

<sup>90.</sup> Ό.π., σελ. 199 και 23 αντίστοιχα.

<sup>91.</sup> Ό.π., σελ. 199 και 24.

<sup>92.</sup> Ό.π.

τους επισημαίνεται, όταν ο πλάγιος β΄ «καταλέγει τρεῖς, τέσσαρας, πέντε, ἕξ, δ δέ βαρύς τέσσαρας καί πέντε» $^{93}$ .

Η ψαλτική διαθέτει επίσης και τις φθορές, που είναι ορισμένα σημάδια και για τους οκτώ ήχους και δείχνουν την εναλλαγή του μέλους. Από όλες όμως τις φθορές είναι σε χρήση μόνο των κυρίων και σπάνια ή σχεδόν ποτέ των πλαγίων<sup>94</sup>. Για να καταλάβει κανείς τη χρήση και τη σημασία των φθορών πρέπει να έχει υπόψη του τα ακόλουθα. Όλοι οι ήχοι βρίσκονται σε όλους τους ήχους. Στον πρώτο, λ.χ., βρίσκονται ταυτόχρονα και οι κύριοι και οι πλάγιοι. Έτσι, όσες φωνές θα ανέβεις από οποιοδήποτε ήχο συμβαίνει να έχεις αλλάξει τόσους ήχους<sup>95</sup>. Το ίδιο γίνεται και στην κατάβαση των φωνών. Αλλά πρέπει να ξέρεις ότι οι κύριοι είναι στις ανιούσες και οι πλάγιοι στις κατιούσες. Εδώ όμως υπάρχει το χαρακτηριστικό ότι, παρόλο που είναι όλοι αναμιγμένοι, «ἕπονται τῆ φύσει καί τῃ ἰδέα τοῦ μέλους ἐν ῷ εἰσιν»<sup>96</sup>. Συμβαίνει τώρα, εξαιτίας της φιλοτιμίας και της καλαισθησίας του συνθέτη ή ακόμη και αναγκαστικά, να εισχωρήσει σ' έναν ήχο κάποιος άλλος. Τότε ο δεύτερος από αυτούς μεταφέρει μαζί του και μεταδίδει «τό γνωριστικόν αὐτοῦ μέλος»97. Η διαδικασία αυτή γίνεται με δύο τρόπους, «ἤ ἀπό παραλλαγῆς ἤ ἀπό μέλους»98. Στην παραλλαγή τοποθετείται ο ήχος εκείνος στον οποίο ανήκει το μέλος. Από την άλλη πλευρά χρησιμοποιείται η φθορά που μεταβάλλει προσωρινά τον ήχο. Παράδειγμα πάνω σ' αυτά είναι τα επιφωνήματα του «ἐνεδύσατο»<sup>99</sup>. Έτσι, ενώ είναι τρίτος ήχος από παραλλαγής, το μέλος μεταβάλλεται σε «νενανώ» με τη χρήση της φθοράς.

Σχετικά με τη μελωδία του «νενανώ» ο Γαβριήλ αναφέρει ότι μερικοί την εκλαμβάνουν ως ήχο, ενώ δεν είναι, γιατί η φθορά είναι εκείνη που δημιουργεί την αλλαγή<sup>100</sup>. Ακόμη, η φθορά του «νενανώ» δεν ανήκει σε κανέναν ήχο, αλλά είναι ξεχωριστή περίπτωση που δημιουργεί δικό της μέλος<sup>101</sup>.

Όλα τα παραπάνω πρέπει να τα γνωρίζει ο ψάλτης για να μη διαψευστεί ποτέ. Αυτό σημαίνει ότι πρέπει να γίνει πολύ έμπειρος στην ψαλτική, γνωρίζοντας άριστα τη μετροφωνία και την παραλλαγή, για να βρίσκει εύκολα τον ήχο σε όποια φωνή κι αν βρίσκεται. Για να διευκολυνθεί κανείς πάνω σ' αυτό υπάρχει ειδικό κανόνιο. 102.

```
93. Ό.π., σελ. 200 και 24.
```

<sup>94.</sup> Ό.π., σελ. 200 και 25. Ο L. Tardo εδώ παρουσιάζει ένα κενό που αλλοιώνει εντελώς την έννοια της προτάσεως. Ακόμη γράφει λάθος τη λέξη «ἔννατον» ως «ἕνα τῶν».

<sup>95.</sup> Ό.π., σελ. 200 και 26.

<sup>96.</sup> Ό.π.

<sup>97.</sup> Ό.π.

<sup>98.</sup> Ό.π.

<sup>99.</sup> Ό.π., σελ. 201 και 26.

<sup>100.</sup> Ό.π.

<sup>101.</sup> Ό.π., σελ. 200 και 26.

<sup>102.</sup> Βλ. κεφ. 4.3.

Ο Γαβριήλ κλείνει την πραγματεία του με χρήσιμες συστάσεις προς εκείνους που ψάλλουν από το Καλοφωνάριο. Η επιτυχία της ψαλμωδίας εξασφαλίζεται με τη γνώση των ιδιωμάτων των ήχων. Με τις προϋποθέσεις αυτές εξάλλου φθάνει κανείς στη σωστή τοποθέτηση της φωνής, όταν πρόκειται να κάνει έναρξη της καλοφωνίας.

# 4.2.4. Μανουήλ Χρυσάφου Λαμπαδαρίου, «Περί τῶν ἐνθεωρουμένων τῆ ψαλτικῆ τέχνη καί ὧν φρονοῦσι κακῶς τινες περί αὐτῶν»

Ο Μανουήλ Χρυσάφης χρημάτισε λαμπαδάριος στο Παλάτι κατά το α΄ μισό του ιε΄ αιώνα και έγραψε την εξαιρετικά σπουδαία πραγματεία που αναφέρεται στις θέσεις και τις φθορές<sup>103</sup>. Έτσι, με επιμέρους θεωρητικά ζητήματα της ψαλτικής τέχνης συμπληρώνεται η ανώνυμη θεωρία της Παπαδικής και των διδακτικών κειμένων των παλαιοτέρων χρόνων. Αυτός είναι άλλωστε και ο σκοπός της εργασίας του Χρυσάφου, με τις σημαντινές ακόμη πληροφορίες για το συνθετικό έργο της εποχής του και τους εκκλησιαστικούς μελουργούς που το αντιπροσωπεύουν<sup>104</sup>.

Ο Χρυσάφης, με βάση τις συνηθισμένες εκκλησιαστικές μελωδίες, εξετάζει αναλυτικά τις φθορές των οκτώ ήχων, μαζί με τις δευτερεύουσες μελωδίες του πλαγίου δευτέρου και πλαγίου τετάρτου ήχου που άρχιζαν με τα απηχήματα «νενανώ» και «νανά». Η «ψαλτική ἐπιστήμη οὐ συνίσταται μόνον ἀπό παραλλαγῶν»<sup>105</sup>. Δεν υπάρχει δηλαδή η απλή μελώδηση μόνο των οκτώ ήχων ξεχωριστά.

103. Το κείμενο του εγχειριδίου δημοσιεύει ο Α. Παπαδόπουλος-Κεραμεύς, «Μανουήλ Χρυσάφης, λαμπαδάριος του βασιλικού κλήρου», VV 8 (1901), σελ. 534-545, από κώδικα της συλλογής του, με εκτενή εισαγωγικά και ο Κ. Ψάχος, «Δημοσίευσις αρχαίων ανεκδότων χειρογράφων περί της εκκλησιαστικής ημών μουσικής», Εφημερίς Φόρμιγξ, έτος Β΄, αριθ. 5, 15 Μαρτίου (1903), σελ. 3 εξ., από τον κώδικα ΑΓ. Ι 1120. Ο Ε. Βαμβουδάκης, Συμβολή, σελ. 35 εξ., παρουσιάζει το πρώτο μέρος του εγχειριδίου έχοντας υπόψη τον Ψάχο, τον κώδικα ΙΒ 332 και ένα μικρό τμήμα του εγχειριδίου που παραθέτει ο Β. Στεφανίδης («Σχεδίασμα...», σελ. 276-279). Για μια τέταρτη έκδοση βλ. L. Tardo, L' antica, σελ. 230 εξ., από τον κώδικα ΑΓ. Λ 610. Τέλος, για μια επανάληψη της εκδόσεως του Ψάχου, με σχετική παραβολή του κώδικα ΑΓ. Κ 461, βλ. Α. Αλυγιζάκη, Θέματα, σελ. 61 εξ. Το τμήμα που αναφέρεται στις φθορές βλ. J.-Β. Thibaut, Μοπιμεπίς, σελ. 89 εξ. Οι παραπομπές στην παρουσίαση του εγχειριδίου γίνονται στους Παπαδόπουλο-Κεραμέα και Ταrdo. Για το Χρυσάφη και το έργο του βλ. Α. Παπαδοπούλου-Κεραμέως, ό.π., σελ. 526-533 και Ch. Hannick, «Βyzantinische Musik», σελ. 207 εξ. Βλ. επίσης D. Conomos, «The Treatise of Manuel Chrysaphis», Report ot the 11th Congress of the Internasional Musicological Society ΙΙ, Κορenhagen 1972, σελ. 748-751.

104. Στο προοίμιο αναφέρονται συνθέτες των οίκων και των κοντακίων όπως του Ανανεώτη, Γλυκύ, Ηθικού, Κουκουζέλη και Ιωάννου Κλαδά. Στο κυρίως έργο του Κουκουζέλη, Κορώνη, Κλαδά, Λέοντος Αλμυριώτη, Ηθικού, Συμεών Ψυρίτζη, Καμπάνη, Μιχαήλ Πατζάδος, Γερμανού Μοναχού και Κουκουμά.

105. Μανουήλ Χρυσάφου, Περί των ενθεωρουμένων, έκδ. Α. Παπαδοπούλου - Κεραμέως, μν.

Καλλιεργείται και η έντεχνη εκκλησιαστική σύνθεση με την εναλλαγή των ήχων και την ποικιλία των διαφόρων μελωδικών θέσεων. Με αυτήν ακριβώς την έννοια φθορά είναι η μικρή και προσωρινή αλλαγή του μέλους με έναν άλλο ήχο από αυτόν που ψάλλεται. Η επόμενη φάση οδηγεί στη λύση της φθοράς και στην επαναφορά της ιδέας του ήχου που προψαλλόταν<sup>106</sup>. Η ιδέα και η φύση του ήχου για το Χρυσάφη, όπως και για το Γαβριήλ, είναι η τυποποιημένη μορφολογικά μελωδία που βασίζεται στην αρχαία ελληνική αισθητική αντίλη-ψη<sup>107</sup>. Οι ήχοι διατηρούν στενή σχέση μεταξύ τους, που διαπιστώνεται με την παραλλαγή των φωνών. Από τον πρώτο ήχο, δηλαδή, μία φωνή προς τα πάνω είναι ο δεύτερος, δύο ο τρίτος, και τρεις ο τέταρτος. Η εναλλαγή όμως αυτού του είδους δεν είναι φθορά. Αντίθετα, ο συνθέτης εναλλάσσει και ποικίλλει το μέλος με τη φθορά που την τοποθετεί «είς τόν πρέποντα τόπον, ώσπερ σύμβολόν τι προσημαΐνον τήν ἐναλλαγήν τοῦ ήχου καί τοῦ μέλους»<sup>108</sup>.

Η φθορά του πρώτου ήχου δ. Η τοποθέτηση της φθοράς αυτής δηλώνει μια μικρή ή εκτενέστερη προκατασκευή του βαρέος ήχου. Επίσης, η φθορά του πρώτου ήχου καταλήγει μόνο στο βαρύ, όπως διαπιστώνεται από όσα εφαρμόζουν και διδάσκουν οι μεγάλοι δάσκαλοι: Ο Μαΐστορας Ιωάννης Κουκουζέλης, στο τροπάριο «Μητέρες ήτεκνοῦντο», στις φράσεις «πικρῶς κατεθερίζετο» και «Μέγα ήν τό δεινόν»<sup>109</sup>. Ο Ξένος Κορώνης στο κράτημα «Ίνα τί ἐφρύαξαν». Ο Ιωάννης Κλαδάς στο κράτημα «Πολλάκις τήν ύμνωδίαν» και στον Ακάθιστο Ύμνο. Ο Λέων Αρμυριώτης στο στιχηρό των Αγίων Παθών «Ότε τῷ σταυρῷ», στη φράση «ἐβόα πρός αὐτούς». Ο Ηθικός στο «Θ συμμαχήσας Κύριε». Ο Συμεών Ψυρίτζης στο « Αγγελοι εν οὐρανοῖς». Τέλος, ὁ Χρυσάφης, αφού τονίζει ότι σύμφωνα με τις παραπάνω περιπτώσεις παρουσιάζονται να ενεργούν και άλλοι συνθέτες, αναφέρει και το δικό του παράδειγμα στο «Μετά δακρύων γυναῖκες». Έτσι, η φθορά του πρώτου ήχου τοποθετείται στον «ἀπό παραλλαγῶν» τέταρτο ήχο και μετατρέπει την παραλλαγή και την ιδέα της μελωδίας σε πρώτο ήχο. Η παραλλαγή συγκεκριμένα δεν οδηγείται στο μέσο τέταρτο ήχο αλλά στο βαρύ, ενώ, τελικά, η μελωδία καταλήγει στον ήχο της φθοράς ή τον πλάγιο του πρώτου. Για το λόγο αυτό, άλλωστε, ο βαρύς και ο πλάγιος του πρώτου ήχου δεν έχουν δική τους φθορά<sup>110</sup>.

Η φθορά του δευτέρου ήχου **6**. Χρησιμοποιείται από τη μια μεριά για τη λύση του μέλους της φθοράς του νενανώ και από την άλλη για τη δέσμευση

έργο, σελ. 535 και L. Tardo, μν. έργο, σελ. 231. Βλ. και Ε. Βαμβουδάκη, μν. έργο, σελ. 38. 106. Βλ. Μανουήλ Χρυσάφου, Περί των ενθεωρουμένων, έκδ. Παπαδοπούλου-Κεραμέως, μν. έργο, σελ. 538 και L. Tardo, μν. έργο, σελ. 235.

<sup>107.</sup> Βλ. κεφ. 1.2.

<sup>108.</sup> Μανουήλ Χρυσάφου, Περί των ενθεωρουμένων, ό.π.

<sup>109.</sup> Ό.π., σελ. 539 και 236 αντίστοιχα στις εκδόσεις Παπαδοπούλου-Κεραμέως και Tardo.

<sup>110.</sup> Ό.π., σελ. 540 και 237 αντίστοιχα στις εκδόσεις Παπαδοπούλου-Κεραμέως και Tardo.

της μελωδίας  $^{111}$ . Στην πρώτη περίπτωση, σε ένα κράτημα του Κορώνη του δεύτερου ήχου με αρχή το  $\frac{1}{100}$  γίνεται «ἀπό μέλους» ο τρίτος ήχος νενανώ. Στην συνέχεια, για τη λύση της μελωδίας του νενανώ, τοποθετείται η φθορά του δευτέρου ήχου «καί πάλιν ἀνέρχεται τό μέλος τοῦ δευτέρου ήχου εἰς τήν ίδεαν αυτού». Το ίδιο κάνει και ο λαμπαδάριος Ιωάννης Κλαδάς στο μεγάλο κράτημά του του δευτέρου ήγου και ο Κουκουζέλης σ' ένα στίγο καλλοφωνικό. Στην περίπτωση που δεσμεύεται η μελωδία με τη φθορά του δευτέρου ήχου, συμβαίνει, πολλές φορές, ο πρώτος ήχος ο τετράφωνος να γίνεται δεύτερος «από μέλους». Έτσι ο πρώτος με τη φθορά του δευτέρου δεν κατεβαίνει στο μέσο του ήχο, το βαρύ, αλλά γίνεται μέσος δεύτερος. Παραδείγματα γι' αυτό βρίσκονται στον Ακάθιστο Ύμνο του λαμπαδαρίου Ιωάννη Κλαδά. Εδώ, ο τέταρτος ήχος γίνεται δεύτερος στο στίχο «"Εχουσα Θεοδόχον», όταν αρχίζει η φράση «ή παρθένος τήν μήτραν» και στο στίχο «Νέαν ἔδειξε κτίσιν» στη φράση «ἐμφανίσας ὁ κτίστης». Ωστόσο, η τελική κατάληξη είναι ο μέσος του δευτέρου, δηλαδή ο πλάγιος του τετάρτου. Βέβαια η μελωδία δεν κατεβαίνει απλώς μέχρι τον πλάγιο του τετάρτου, αλλά δεσμεύεται από τη φθορά και λέγεται «ἔσω δεύτερος»<sup>112</sup>.

Η φθορά του τρίτου ήχου 🗘 . Η φθορά αυτή δε χρησιμοποιείται συχνά, επειδή το μέλος του τρίτου ήχου δε μεταβάλλεται από άλλη φθορά. 113. Η χρήση της όμως είναι απαραίτητη στην τριφωνία, όταν αρχίζει από τον τρίτο ήχο. Η φθορά αυτή λέγεται και φθορά του πλαγίου τετάρτου και έχει την ονομασία «νανά». Η κατάληξή της είναι ο πλάγιος του τετάρτου, όπως φαίνεται και στο παράδειγμα του Κουκουζέλη «Οἴμοι γλυκύτατε Ἰησού» και στο σημείο «Μεγαλύνω τά πάθη σου». Τοποθετείται, δηλαδή, εδώ η φθορά του νανά στον «ἀπό παραλλαγής τέταρτον» και γίνεται τρίτος. Έτσι λύεται η φθορά του νενανώ και η μελωδία φθάνει μέχρι τον πλάγιο του τετάρτου. Η φθορά του τρίτου χρησιμοποιείται ακόμη στα φθορικά κρατήματα με κατάληξη τον πλάγιο του πρώτου ήχο. Αλλά, όταν χρησιμοποιείται για τον τρίτο ήχο, τοποθετείται για νά λυθεί η φθορά του νενανώ και ύστερα η μελωδία να καταλήξει στον πλάγιο του τετάρτου. Στην περίπτωση όμως που τοποθετείται για τη λύση της φθοράς του νενανώ και η μελωδία δεν καταλήγει στον πλάγιο του τετάρτου, τότε η κύρια μελωδία είναι πλάγιος του δευτέρου ή νενανώ. Χρησιμοποιείται ακόμη και για την λύση της φθοράς του νενανώ που βρίσκεται στους άλλους ήχους. Πέρα απ' αυτά όμως, η φθορά του τρίτου ήχου, «ήτις έστιν ἀπό παραλλαγῶν ήχος τρίτος»<sup>114</sup>, δεν είναι ακριβώς όπως οι άλλες φθορές. Η εκτεταμένη ενέργειά της την παρουσιάζει ως έναν κύριο ήχο. Αυτό συμβαίνει γιατί με τη φθορά νανά

<sup>111.</sup> Ό.π.

<sup>112.</sup> Ό.π., σελ. 541 και 238 αντίστοιχα στις εκδόσεις Παπαδοπούλου-Κεραμέως και Tardo.

<sup>113.</sup> Ό.π.

<sup>114.</sup> Ό.π., σελ. 542 και 239 αντίστοιχα.

υπάρχουν προσόμοια, ειρμοί, αλληλουάρια κ.ά. Τον ίδιο ακριβώς σκοπό εκπληρώνει και η φθορά νενανώ $^{115}$ .

Η φθορά του τετάρτου ήχου 🔌 . Για να χρησιμοποιηθεί η φθορά αυτή, πρέπει το μέλος προηγουμένως να έχει δεσμευθεί με φθορά του νενανώ ή του δευτέρου ήχου<sup>116</sup>. Στην πρώτη περίπτωση, για να λυθεί η φθορά του νενανώ, τοποθετείται η φθορά του τετάρτου που δημιουργεί στη συνέχεια δικό της μέλος. Παραδείγματα πάνω σ' αυτό οι συνθέσεις: του Κουκουζέλη «'Ο κατοικῶν έν οὐρανοῖς», ο φθορικός του πλαγίου τετάρτου και ο τέταρτος· του Κορώνη στο τέλος του «Ίνα τί ἐφρίαξαν ἔθνη»· του λαμπαδαρίου Ιωάννη Κλαδά στο φθορικό κράτημα του πλαγίου τετάρτου, στο «Τῆ Ύπερμάχω» και στους οίκους. Στη δεύτερη περίπτωση, με τη φθορά του δευτέρου ήχου τοποθετείται η φθορά του τετάρτου που λύνει το μέλος και το μετατρέπει σε πλάγιο του τετάρτου. Παραδείγματα οι συνθέσεις: του Κουκουζέλη «Τήν τετράρυθμον χορείαν» στο δεύτερο πόδα «ἐλάφρυνον τό βάρος», «ἐβάφησαν ἡμῶν οἱ πόδες» και «Παῦλε στόμα Κυρίου»· του πρωτοψάλτη Γλυκέως «Ἱεραρχῶν τό θεῖον κειμήλιον» στο «σύ ἐν άρεταῖς» του Καμπάνη «Οὕτω γάρ ἐκήρυξαν». Ο Χρυσάφης αναφέρει και τις δικές του συνθέσεις «Τό ἀπ' αἰῶνος μυστήριον» στο «Θεόν ἐπιθυμήσας οὐ γέγονε», «Τόν ἐκ προφήτου προφήτην» στο «Χαίρετε λαοί». Ακόμη συνηθίζεται ο τρίτος ήχος να επταφωνεί, όταν γίνεται τέταρτος από τον πλάγιο του τετάρτου. Παράδειγμα, του Κορώνη «Ίνα τί ἐφρύαξαν ἔθνη», οι παλαιοί οίκοι και οι οίκοι του λαμπαδαρίου Ιωάννη Κλαδά. Τέλος, με τη φθορά του τετάρτου ο «ἀπό παραλλαγής» πρώτος ήχος γίνεται τέταρτος. Παράδειγμα, του Μιχαήλ της Πατζάδος «Γενεθλίων τελουμένων», «Τῆ ἀθανάτφ σου κοιμήσει», και του μοναχού Γερμανού «Αύτη ἡμέρα Κυρίου» κ.ά<sup>117</sup>.

Η φθορά του πλαγίου δευτέρου • Η φθορά αυτή, παρότι ομοιάζει με τη φθορά του νενανώ, θεωρείται αναγκαία, γιατί διενεργεί μερική και σύντομη εναλλαγή<sup>118</sup>. Αντίθετα, η φθορά του νενανώ δεσμεύει ευρύτερα τη μελωδία και λύεται έντεχνα από άλλες φθορές, ενώ διατηρεί και δικά της μέλη. Η φθορά του πλαγίου δευτέρου βρίσκεται στις συνθέσεις: του Κουκουζέλη στο μεγάλο κράτημα του βαρέος ήχου, στο «αλληλουάριο» του μεγάλου εσπερινού, που ονομάζεται φράγκικο, στο τέλος του κρατήματος «Δουλεύσατε» και στη μέση του καλλοφωνικού στίχου «Ούδέ γάρ έστι πνεύμα». Άλλα καλλοφωνικά και κρατήματα με τη χρήση της φθοράς του πλαγίου δευτέρου είναι: η αρχή του «"Αν βάρος μέν τῶν λυπηρῶν»· του Κορώνη η αρχή του μεγάλου κρατήματος του πλαγίου δευτέρου ήχου· του Κουκουζέλη η αρχή του κρατήματος του πλαγίου τετάρτου που ονομάζεται χορός. Ο Χρυσάφης προσθέτει σ' αυτά και τη δική του σύνθεση

<sup>115.</sup> Ό.π., σελ. 542 και 240 αντίστοιχα.

<sup>116.</sup> Ό.π.

<sup>117.</sup> Ό.π., σελ. 543 και 240 αντίστοιχα στις εκδόσεις Παπαδοπούλου-Κεραμέως και Tardo.

<sup>118.</sup> Ό.π.

«Τήν τετραυματισμένην μου ψυχήν», κατανυκτικό του βαρέος ήχου<sup>119</sup>.

«Περί της γλυκυτάτης φθοράς του νενανώ» β. Όπως ήδη αναφέρθηκε, η φθορά του νενανώ δημιουργεί εκτεταμένη αλλαγή της μελωδίας, ενώ θεωρείται η κυριότερη και η πιο ενδεδειγμένη για τη δημιουργία έντεχνων συνθέσεων 120. Είναι φυσικό, ακόμη, η μελωδία του νενανώ να ονομαστεί ήχος και όχι φθορά. Οι αρχαίοι την ονόμαζαν ένατο ήχο, επειδή υπήρχαν γι' αυτήν αλληλουάρια, στιχηρά ιδιόμελα, καλλοφωνικά, κρατήματα, κατανυκτικά και ό,τι άλλο διέθεταν και οι κύριοι ήχοι<sup>121</sup>. Όταν τοποθετηθεί σε άλλο ήχο δημιουργεί τη δική της χαρακτηριστική μελωδία, η οποία πάντοτε καταλήγει στον πλάγιο του δευτέρου. Η φθορά νενανώ είναι «ἀπό παραλλαγῶν» ήχος πρώτος. Πολλές φορές δεσμεύει τη μελωδία του τρίτου και του τετάρτου και πιο σπάνια του δεύτερου και του πλαγίου τετάρτου. Τη χρήση της τη βρίσκουμε στις συνθέσεις: του Κουκουζέλη «Μήποτε ὀργισθεῖ Κύριος» στο «Δουλεύσατε»· του πρωτοψάλτη Κορώνη «΄ Ω Πάσχα τό μέγα» στο «σοῦ μετασχεῖν»· του λαμπαδαρίου Ιωάννη Κλαδά «'Αναστάσεως ήμέρα» στο «Αΰτη ή κλητή», «Τήν παγκόσμιον δόξαν». Άλλες περιπτώσεις με τη φθορά του νενανώ είναι ο πολυέλεος του Κουκουμά, τα αντίφωνα του βαρέος, το «Τῆ Ύπερμάχω», τα κρατήματα του πλαγίου τετάρτου, αλληλουάρια, κοινωνικά και οι οίκοι του λαμπαδαρίου 122.

## 4.2.5. Μεταγενέστερα θεωρητικά

Στο σημείο αυτό ολοκληρώνεται η παρουσίαση των θεωρητικών εγχειριδίων της εκκλησιαστικής μουσικής που αφορούν το ζήτημα των οκτώ ήχων. Πρέπει να τονιστεί ότι θεωρητικά θέματα που αναφέρονται στην οκταηχία διατυπώθηκαν και σε μεταγενέστερα χρόνια. Ωστόσο, η εξέτασή τους θα ξεπερνούσε τα όρια και το σκοπό αυτής της εργασίας. Από τους θεωρητικούς που μας άφησαν περιγραφές και μεθόδους για την πληρέστερη κατανόηση των ιδιωμάτων των ήχων είναι: Ο Ιωάννης Πλουσιαδηνός 123, ο Ιωάννης Λάσκαρης 124, ο Παχώμιος

<sup>119.</sup> Ό.π., σελ. 544 και 241 αντίστοιχα.

<sup>120.</sup> Ό.π.

<sup>121.</sup> Ό.π. Βλ. και το επίγραμμα για τη μελωδία του νενανώ του Ιωάννου Λαμπαδαρίου, που προηγείται μιας μεθόδου διδασκαλίας του Κορώνη, στο κεφ. 4.3.

<sup>122.</sup> Μανουήλ Χρυσάφου, ό.π., σελ. 545 και 243 αντίστοιχα.

<sup>123.</sup> Σχετικά με τον Πλουσιαδηνό, βλ. M. Manoussakas, «Recherches sur la vie de Jean Plousiadénos (Joseph de Méthone) (1429? - 1500)», Revue des Études Byzantines, XVII (1959), σελ. 28-51, M. Velimirovič, «Byzantine Composers in Ms. Athens 2406» στο Essays Presented to Egon Wellesz, έκδ. J. Westrup, Oxford 1966, σελ. 16 και Ch. Hannick, «Byzantinische Musik», σελ. 208.

<sup>124.</sup> Βλ. Ch. Bentas. «The Treatise on Music by John Laskaris», SEC II (1971), σελ. 21-27. Σχετικά με το Λάσκαρη βλ. Μ. Velimirovič, «Two Composers of Byzantine Music: John Vatatzes and John Laskaris», στο Aspects of Medieval and Renaissance Music - A Birthday Offering to

Ρουσσάνος<sup>125</sup>, ο Ακάκιος Χαλκεόπουλος<sup>126</sup>, ο Κύριλλος Αρχιεπίσκοπος Τήνου ο Μαρμαρινός<sup>127</sup>, ο Απόστολος Κώνστας Χίος<sup>128</sup>, ο Βασίλειος Στεφανίδης<sup>129</sup> κ.ά.

Από τις μεθόδους και το κανόνιο του Πλουσιαδηνού παραθέτουμε ενδεικτικά ένα μέρος στο τέλος της εργασίας μας. Ο μουσικός αυτός ασχολήθηκε ιδιαίτερα με το θέμα της δημιουργίας των κυρίων και των πλαγίων ήχων και συνέθεσε ειδικές μεθόδους στις οποίες ερμηνεύει την παραλλαγή τους. Είναι χαρακτηριστική η περίπτωση της αναλύσεως των ήχων σε διφώνους, τριφώνους, τετραφώνους κ.τ.λ., όπως και η ερμηνεία του κανονίου με ένα σχεδιάγραμμα μαρτυριών κάτω από τον τίτλο «Ἡ σοφωτάτη παραλλαγή Ἰωάννου ἱερέως τοῦ Πλουσιαδηνού» 130. Το έργο του Πλουσιαδηνού είναι καταχωρημένο σε πολλούς κώδικες με σπουδαιότερο το γειρόγραφο ΑΓ. Δ 570, που πρέπει να είναι ιδιόγραφο<sup>131</sup>. Βέβαια, τόσο ο Πλουσιαδηνός όσο και οι άλλοι θεωρητικοί δε διατυπώνουν καμιά καινούρια θεωρία γύρω από το θέμα των ήχων. Οι εργασίες τους όμως είναι σημαντικές, διότι επεξηγούν και αναλύουν πολλές λεπτομέρειες της παλαιάς θεωρίας της λειτουργικής μουσικής. Είναι ιδιαίτερα σημαντικές οι αναλύσεις του Πλουσιαδηνού πάνω στο σύστημα του τροχού, που καθορίζει τους οκτώ ήχους με την παραλλαγή, καθώς και τη χρησιμότητα των μέσων, διφώνων και τετραφώνων ήχων. Οι μεταβολές αυτές των ήχων γίνονταν μέσα στα πλαίσια της οκταηχίας και παρουσιάζονται ως ανάπτυξή της. Έτσι, ο σκοπός της μελοποιΐας είναι να υπάρχει μια προκατασκευασμένη τεχνική συνάφεια, η οποία δίνει τον πλούτο και την ποικιλία των μελών. Οι σπουδαίες

Gustave Reese, edited by J. la Rue (New York 1966), σελ. 818-831 και Ch. Hannick, μν. έργο, σελ. 208

- 125. Βλ. Κ. Ψάχου, «Δημοσίευσις αρχαίων ανεκδότων χειρογράφων περί της εκκλησιαστικής ημών μουσικής», Εφημερίς Φόρμιγξ, έτος Β΄, αριθ. 8, 30 Απριλίου (1903), σελ. 3 εξ., του ίδιου, Η παρασημαντική, σελ. 205 εξ. και Ε. Βαμβουδάκη, Συμβολή, σελ. 46 εξ. Βλ. ακόμη Α. Παπαδοπούλου-Κεραμέως, «Βυζαντινής μουσικής...», σελ. 116, όπου αναφέρεται η έκδοση θεωρητικής εργασίας του Παχωμίου από τον Π. Γριτζάνη, Νέα Ημέρα (1893), αριθ. 973, 1961.
  - 126. Bλ. J. Raasted, «Intonation Formulas...», σελ. 46 εξ.
- 127. Βλ. Κ. Ψάχου, «Δημοσίευσις αρχαίων ανεκδότων χειρογράφων περί της εκκλησιαστικής ημών μουσικής», Εφημερίς Φόρμιγξ, περίοδος Β΄, έτος Α΄, αριθ. 1, 15 Μαρτίου (1905), σελ. 4 εξ. και Α. Παπαδοπούλου-Κεραμέως, «Βυζαντινής μουσικής...», σελ. 116.
- 128. Έγραψε ένα σημαντικό θεωρητικό, το οποίο μαζί με άλλα στοιχεία δίνει ενδιαφέρουσες εξηγήσεις για τους κλάδους των ήχων. Σχετικά με το θεωρητικό και εξηγητικό έργο του Κώνστα Χίου βλ. Γρ. Στάθη, «Η εξήγησις της παλαιάς βυζαντινής σημειογραφίας», *IBM Μελέται* 2, Αθήναι 1978, σελ. 25 εξ.
  - 129. Βλ. το έργο του «Σχεδίασμα...», ΠΕΑ, τεύχος Ε΄ (1902), σελ. 207-279.
- 130. Ο Κ. Ψάχος, Η παρασημαντική, σελ. 131 εξ., αναλύει ολόκληρη τη θεωρία του Πλουσιαδηνού. Στη σελίδα 147 του ίδιου έργου αναφέρει: «Πρός απόδειξιν όλων των περί Ήχων λεχθέντων έσχον βάσιν την περί τροχού θεωρίαν Ιωάννου Ιερέως του Πλουσιαδινού του Κρητός...».
- 131. Για το γραφέα του κώδικα βλ. f. 205ν-206r. Πρβλ. Γρ. Στάθη,  $\it Ta$  χειρόγραφα  $\it B$ ΄, σελ. 710 και 712.

διευκρινίσεις του Πλουσιαδηνού ακολουθούνται από μουσικά παραδείγματα, ενώ οι αναλύσεις του επαληθεύονται ακόμη και από τη σημερινή πράξη της εκκλησιαστικής μουσικής<sup>132</sup>.

Τέλος, πρέπει να αναφερθούμε στην πραγματεία «Ερμηνεία τῶν φθορῶν», που προσφέρει επεξηγήσεις στη χρήση των φθορών του Ακαθίστου Ύμνου<sup>133</sup>.

# 4.3. Διαγράμματα και προπαίδειες της οκταηχίας

Διάφορα σχήματα και απεικονίσεις στα θεωρητικά εγχειρίδια συνιστούν τα διαγράμματα της οκταηχίας, που αποσκοπούν να διασαφηνίσουν και να απλοποιήσουν τη δυσνόητη θεωρία των οκτώ ήχων. Έτσι, ο σπουδαστής της μουσικής έχει την ευκαιρία να μελετήσει και να ασκηθεί οπτικοακουστικά στο θεμελιακό αυτό τεχνικό θέμα.

Η μέθοδος του διαγράμματος συνοδεύει τη μουσική διδασκαλία από την ελληνική αρχαιότητα. Το διάγραμμα παρουσιαζόταν ως επίπεδο σχήμα και αποτελούσε «συστήματος υπόδειγμα»<sup>1</sup>. Αναφερόταν, δηλαδή, στη μελώδηση όλων των γενών και το χρησιμοποιούσαν «ἵνα τά τἢ ἀκοἢ δύσληπτα πρό ὀφθαλμῶν τοῖς μανθάνουσι φαίνηται»<sup>2</sup>. Ειδικά τα μελουργικά διαγράμματα θεωρούνται ως ένα είδος Solfége της οκταηχίας<sup>3</sup>. Η χειρόγραφη παράδοση διασώζει πολλά από τα σχήματα αυτά. Τα περισσότερα είναι γνωστά με διάφορες ονομασίες, όπως: τροχός, δένδρο παραλλαγής, κανόνιο των φωνών ή των οκτώ ήχων και όργανο.

Από τα παλαιότερα διαγράμματα είναι εκείνα που βρίσκονται στον «Αγιοπολίτη». Αποτελούν όμως απλά σχήματα και πίνακες των πολλαπλών μεταβολών και μετατροπιών των ήχων. Έχουμε δηλαδή με τα σημεία των μαρτυριών όλες τις περιπτώσεις των παραγώγων ήχων<sup>4</sup>.

Από τα διαγράμματα ιδιαίτερο ενδιαφέρον παρουσιάζουν ο απλός τροχός ή

- 132. Βλ. Κ. Ψάχου, Η παρασημαντική, σελ. 131 εξ. Βλ. ακόμη κεφ. 6.
- 133. Βλ. Α. Παπαδοπούλου-Κεραμέως, «Βυζαντινής μουσικής...», σελ. 116, όπου για το εγχειρίδιο αυτό αναφέρονται οι κώδικες ΙΒ 332 και ΑΓ. Κ 461.
  - 1. Βακχείου, Εισαγωγή 62, έκδ. C. Janus, σελ. 305, 16.
- 2. Ό.π. «Διάγραμμα ἐστί σχήμα ἐπίπεδον εἰς ὅ πᾶν γένος μελφδεῖται». Πρβλ. και Κλεονείδου, Εισαγωγή 14, έκδ. C. Janus, σελ. 207, 8: «Διάγραμμα δέ σχήμα ἐπίπεδον τάς τῶν μελφδουμένων περιέχον δυνάμεις». Περισσότερα για το διάγραμμα βλ. Σ. Μιχαηλίδη, Εγκυκλοπαιδεία, σελ. 91 και 158.
- 3. Ο L. Tardo, L' antica, σελ. 257, αναφέρει ότι τα διαγράμματα αυτά «απεικονίζουν πραγματικούς συνοπτικούς πίνακες, όπου με δεξιοτεχνία περιγράφεται η πολύπλοκη και δύσκολη θεωρία της οκτωήχου».
  - 4. Βλ. κεφ. 7.2., πίνακα 4 και 5.

κανόνιο της παραλλαγής, ο σύνθετος τροχός του Κουκουζέλη, το δένδρο της παραλλαγής και η παραλλαγή του Ιωάννου Ιερέως Πλουσιαδηνού.

Ο απλός τροχός ή κανόνιο των οκτώ ήχων τοποθετεί τους ήχους διαγωνίως σε δύο τετράδες5. Το διάγραμμα αυτό συσχετίζεται με τον αρχαίο μαθηματικό τρογό του Θέωνα του Σμυρναίου<sup>6</sup>. Έτσι, αποδεικνύεται για μια ακόμη φορά ότι η θεωρία και η πράξη της λειτουργικής μουσικής ακολουθεί τους τεχνικούς και αισθητικούς κανόνες της αρχαίας ελληνικής μουσικής. Ο τροχός του Θέωνα εκφράζει την παγκόσμιο αρμονία. Οι λόγοι των αριθμών μέχρι το εννέα δημιουργούν τη μαθηματική πρόοδο, η οποία περιέχει και τα μουσικά διαστήματα<sup>7</sup>. Οι αναλογίες λοιπόν της ψυχής του Κόσμου, όπως διατυπώνονται στον Τίμαιο, βρίσκονται μέσα στο σχήμα του τροχού που περιέχει τις κύριες αρμονίες των αρχαίων και των βυζαντινών8. Από τον τροχό, που ονομάζεται και πεντάχορδο σύστημα, δημιουργούσαν ο μελουργοί τους οκτώ ήχους, από τους οποίους, στη συνέχεια, έφθαναν στη ποικιλία των μέσων, διφώνων, τριφώνων, τετραφώνων κ.τ.λ. Στις τέσσερις διαμέτρους του τροχού αντιστοιχούν οι οκτώ ήχοι, που σημειώνονται με τις ανάλογες μαρτυρίες και τα απηχήματα. Ο πρώτος ήχος τοποθετείται στη κορυφή της πρώτης διαμέτρου. Δεξιά βρίσκονται σε παράταξη προς το κάτω μέρος του κύκλου οι τέσσερις κύριοι. Στο άλλο ημικύκλιο τοποθετούνται οι πλάγιοι. Αντιστοιχούν όμως στην ίδια διάμετρο: του πρώτου ήχου ο πλάγιος του τετάρτου, του δευτέρου ο πλάγιος του πρώτου, του τρίτου ο πλάγιος του δευτέρου και του τετάρτου ο βαρύς. Η εκφώνηση των απηχημάτων με αρχή τον πρώτο ήχο φθάνει ως τον τέταρτο. Στη συνέχεια και από το άλλο

<sup>5.</sup> Βλ. κεφ. 7.2., πίνακα 21,22 και 25. Τον απλό τροχό σχολιάζουν: ο Χρύσανθος, Θεωρητικόν μέγα, σελ. 30, ο Κ. Ψάχος, Η παρασημαντική, σελ. 132, ο Ε. Βαμβουδάκης, Συμβολή, σελ. 57 και πίνακας Ζ και ο Οικονόμος Χαραλάμπους, Βυζαντινής μουσικής χορδή, Πάφος-Κύπρου 1940, σελ. 86 εξ. Για πανομοιότυπα του απλού τροχού βλ. Γρ. Στάθη, Τα χειρόγραφα Α΄, πίνακας Θ΄ από το χφ. ΑΓ. Ξπ 333, f. 4τ, που φέρει τη χαρακτηριστική επιγραφή «Εισαγωγή της μουσικής», και του ίδιου, Τα χειρόγραφα Β΄, εικόνα 34, σελ. 412, από το χφ. ΑΓ Π 1007, f. 5τ, εικόνα 36, σελ. 420, από το χφ. ΑΓ. Π 1008, f. 9ν και εικόνα 51, σελ. 644, από το χφ, ΑΓ. Γ 31, f. 11ν. Πανομοιότυπο βλ. και Μ. Χατζηγιακουμή, Χειρόγραφα εκκλησιαστικής μουσικής 1454-1820 (Εθνική Τράπεζα της Ελλάδος), Αθήναι 1980, πίνακας 16, από το χφ. ΑΓ. Δχ 338, f. 5τ. Σχέδιο λιθογραφημένο του απλού τροχού από προθεωρία παπαδικής βλ. Μ. Παρανίκα, «Το παλαιόν σύστημα της εκκλησιαστικής μουσικής», ΕΦΣΚ ΚΑ (1887-89), σελ. 173. Το ίδιο σχέδιο του Παρανίκα δημοσιεύει ο Γ. Παπαδόπουλος, Ιστορική επισκόπησις της βυζαντινής εκκλησιαστικής μουσικής, Αθήναι 1904, πίνακας 8. Για τους τροχούς γενικά λέει αρκετά αλλά περιττά και αστήρικτα ο Ε. Βαμβουδάκης, Συμβολή, σελ. 56 εξ.

<sup>6.</sup> Βλ. Σ. Καρά, Γένη και διαστήματα εις την βυζαντινήν μουσικήν, Αθήναι 1970, σελ. 22 εξ. και 40. Του ίδιου, Μέθοδος της ελληνικής μουσικής. Θεωρητικόν Α΄, Αθήναι 1982, σελ. 233.

<sup>7.</sup> Η πρόοδος 1,2,3,4,9,8,27 περιέχει τις προόδους 1,3,9,27 και 1,2,4,8. Την ανάλυση των μαθηματικών προόδων και τον καθορισμό των μουσικών διαστημάτων, βλ. Θ. Βλυζιώτη - Χ. Παπαναστασίου, Πλάτωνος Τίμαιος, αρχαίον κείμενον, εισαγωγή, μετάφρασις, σχόλια, Αθήναι 1939, σελ. 27 εξ.

<sup>8.</sup> Βλ. το σχετικό πίνακα του μικρού τροχού στο κεφ. 7.2., πίνακα 21,22 και 25.

ημικύκλιο ακολουθούν με τη σειρά ο βαρύς, ο πλάγιος του δευτέρου, ο πλάγιος του πρώτου και ο πλάγιος του τετάρτου<sup>9</sup>. Έτσι, σύμφωνα με τα απηχήματα η σειρά είναι: ανανές, νεανές, νανά, άγια, άανες, νεχέανες, ανέανές και νεάγιε. Πολλοί από τους τροχούς αναγράφουν και τα ονόματα των αρχαίων ελληνικών τρόπων, όπως τα γνωρίσαμε στις διάφορες θεωρητικές πραγματείες<sup>10</sup>.

Ο σύνθετος τροχός του Μαΐστορα Ιωάννου Κουκουζέλη αποτελείται από πέντε ομόκεντρους τροχούς, ο καθένας με δεκαπέντε σημαδόφωνα που περιστοιχίζονται από τέσσερις άλλους μικρότερους<sup>11</sup>. Η χρήση των μαρτυριών μαζί με τις φθορές δίνει τους τύπους των κλιμάκων και αναπαριστά τις αλληλοεξαρτήσεις των ήχων, που σημειώνονται με τα αρχαία ελληνικά ονόματα. Στους μεγάλους τροχούς του Κουκουζέλη, που συναντάμε στα χειρόγραφα, ορισμένες φορές ο δεύτερος ήχος φέρεται ως λύδιος και άλλες ως φρύγιος. Η διαφορά εξηγείται αν υπολογισθεί η σύγχυση των μεσαιωνικών ονοματολογιών για την οποία ήδη έχει γίνει λόγος<sup>12</sup>. Στους τροχούς του Κουκουζέλη, με τις μαρτυρίες παριστάνεται η πλάγια πτώση κάθε κύριου ήχου προς τον πλάγιό του και στη συνέχεια η ορθή πτώση κάθε πλάγιου προς τον κύριό του<sup>13</sup>.

Η παραλλαγή του Ιερέως Ιωάννου Πλουσιαδηνού είναι ένα πολύπλοκο διάγραμμα. Σχηματίζεται από μικρούς τροχούς που εφάπτονται και σχηματίζουν ένα Χ μαζί με ένα επίμηκες<sup>14</sup> τετράγωνο. Σε μεγαλύτερους τροχούς που περιλαμ-

#### 9. 'O.π.

- 10. Βλ. κεφ. 4.2.2. Βλ. επίσης Η. Gaisser, Le système musical, σελ. 68 εξ., όπου δίνεται εκτενής περιγραφή του τροχού της παλαιάς γραφής και της παραλλαγής του. Η παράγραφος 6 του έργου αυτού έχει την επιγραφή: «L' ancien solfège de la Roue».
- 11. Βλ. κεφ. 7.2., πίνακες 23-25. Βλ. ακόμη, Μ. Παρανίκα, μν. έργο, σελ. 176. Το ίδιο σχέδιο ακριβώς του Παρανίκα, βλ. Γ. Παπαδοπούλου, Ιστορική επισκόπησις, πίνακας Δ΄, L. Tardo, L' antica, σελ. 259 και S. Petrov-Η.Κοdov, Old Bulgarian Musical Documents, Sofia 1973, σελ. 45. Για σχεδιάγραμμα του σύνθετου τροχού βλ. Κ. Ψάχου, Η παρασημαντική, σελ. 40, πίνακας Δ΄, Ε. Βαμβουδάκη, Συμβολή, πίνακας Στ΄, και Σ. Καρά, Γένη και διαστήματα, σελ. 14. Για πανομοιότυπα του σύνθετου τροχού του Κουκουζέλη βλ. J.-Β. Thibaut, Monuments, σελ. 139, από το χφ. Gree Petropolitanus DCCXI, f. 2r, Μ. Χατζηγιακουμή, Χειρόγραφα, πίνακας 10, από το χφ. ΑΓ. Πκ 206, f. 16r, του ίδιου, Μουσικά χειρόγραφα, πίνακας XXV, από το χφ. Μονής Λειμώνος 8, f. 21ν, Γρ. Στάθη, Τα χειρόγραφα Α΄, Πίνακας ΙΘ΄ από το χφ. ΑΓ. Δχ 349, f. 23r, Γρ. Στάθη, «Η παλαιά βυζαντινή σημειογραφία και το πρόβλημα μεταγραφής της εις το πεντάγραμμον» Βυ 7 (1975), σελ. 436, πίνακας Η΄, από το χφ. ΑΓ. 1 970, f. 8ν, J. Raasted, «Intonation Formulas...», σελ. 51, από το χφ. ΑΓ. Δχ 319, f. 19r. Ο τροχός του Κουκουζέλη στο χφ. ΑΓ. Δ 570, f. 80r που δημοσιεύουμε εδώ (κεφ. 7.2.,πίνακας 23) έχει επιγραφή: «'Η σοφωτάτη παραλλαγή τοῦ Κουκουζέλη».
- 12. Το χφ. ΑΓ. Πκ 206 λ.χ., αντίθετα με όλα τα άλλα που αναφέραμε, έχει τον  $\beta'$  ήχο ως φρύγιο.
- 13. Πρβλ. Κ. Φιλοξένους, Λεξικόν, σελ. ιη΄, υποσ.  $\gamma'$  και Γ. Παπαδοπούλου, Συμβολαί, σελ. 264-265.
- 14. Βλ. Μ. Παρανίκα, μν. έργο, σελ. 175. Το ίδιο σχέδιο ακριβώς του Παρανίκα βλ. Γ. Παπαδοπούλου, Ιστορική επισκόπησις, πίνακας 3 και L. Tardo, L' antica, σελ. 260. Την παραλ-

βάνονται στο παραπάνω σχήμα αναγράφεται: «Ἰωάννου Ἱερέως τοῦ Πλουσιαδηνοῦ ἡ σοφωτάτη παραλλαγή». Στους μικρούς τροχούς σημειώνονται οι αρκτικές μαρτυρίες των οκτώ ήχων. Από αυτές διακλαδίζονται οι κλίμακες των συστημάτων, όπως, λ.χ., του τετράχορδου ή τριφωνίας, του πεντάχορδου ή τροχού και του οκτάχορδου ή διαπασών και επταφωνίας. Από τις μαρτυρίες που βρίσκονται μέσα στους τροχούς γίνεται η παραλλαγή των μελών κάθε συστήματος. Οι άλλες μαρτυρίες, έξω από τους τροχούς, θεωρούνται έξω της τριφωνίας, τετραφωνίας και επταφωνίας βρίσκονται στο τέλος του συστήματος ενός ήχου και προσδιορίζουν έναν άλλο ήχο. Έτσι, η μεταβολή του συστήματος γίνεται σύμφωνα με τα ιδιώματα των φθόγγων του τροχού. Οι μαρτυρίες, μέσα και έξω των τροχών, δηλώνουν το «έσω και έξω» της θεωρίας που αναφέρεται στις σχέσεις των οκτώ ήχων και των άλλων κλάδων τους<sup>15</sup>. Ο Πλουσιαδηνός αφιερώνει στο σχεδιάγραμμά του ειδική πραγματεία με τον τίτλο «Έρμηνεία τῆς παραλλαγῆς τῶν κυρίων καί πλαγίων ήχων καί διφώνων καί τετραφώνων καί λοιπῶν»<sup>16</sup>. Σ' αυτήν στήριξαν τις παρατηρήσεις τους για τα ιδιώματα των ήχων οι νεότεροι μουσικοί<sup>17</sup>.

Το δένδρο της παραλλαγής είναι ένα διάγραμμα που στον ευθύ και λεπτό κορμό ενός δένδρου παρουσιάζει τέσσερα κλαδιά από τη μια πλευρά και τέσσερα από την άλλη<sup>18</sup>. Παράλληλα με τα ισοδιάστατα κλαδιά σημειώνεται, με σημαδόφωνα και μαρτυρίες, η παραλλαγή των οκτώ ήχων.

Ο κώδικας Α 2401, f. 224r περιλαμβάνει το διάγραμμα του Ιωάννη Λάσκαρη

λαγή του Πλουσιαδηνού βλ. και Κ. Ψάχου, Η παρασημαντική, σελ. 44, Πίνακας Ε΄. Για πανομοιότυπα βλ. J.-B. Thibaut, Monuments, planche XXVI, από το χφ. Gree Petropolitanus DCCXI, f. 2ν, Γρ. Στάθη, Τα χειρόγραφα Α΄, πίνακας ΙΗ΄ από το χφ. ΑΓ. Δχ 349, f. 23r, και του ίδιου, Τα χειρόγραφα Β΄, σελ. 707, εικόνα 64, από το χφ. ΑΓ. Δ 570, f. 124r. Ακόμη ο J. Raasted, «Intonation Formulas...», σελ. 52, παραθέτει πίνακα απο το χφ. ΑΓ. Δχ 319, f. 18ν. Το διάγραμμα του Κουκουζέλη και του Πλουσιαδηνού περιλαμβάνεται σε κώδικα στον οποίο αναφέρεται ο Ι. D. Petresco, Études de paléographie musicale buzantine, Bucarest 1967, σελ. 184. Εκτενή ανάλυση της πραλλαγής βλ. Η. Gaisser, Le système, musical, σελ. 79 εξ. Το διάγραμμα του Πλουσιαδηνού βλ. και στο κεφ. 7.2., πίνακα 26, από το χφ. ΑΓ. Δ 570, f. 124r, και 27 από το χφ. ΑΓ. Ξ 103, f. 3ν.

- 15. Πρβλ. Κ. Φιλοξένους, Λεξικόν, ό.π.
- 16. Βλ. το χφ. ΑΓ. Δ 570, f. 119r στο κεφ. 7.1. Ο Β. Στεφανίδης, «Σχεδίασμα...», σελ. 251, αναφέρει ότι με τρεις τρόπους «προβαίνει η εκκλησιαστική μουσική... Κατά δε αντιφωνίαν ούτως: αν. νεαν. ναν. αγ. αν. νεαν. ναν. αγ. αν. νεαν. ναν. αγ. ως εις του Πλασιαδηνού ιερέως το σοφώτατον διάγραμμα φαίνεται».
  - 17. Ο Χρύσανθος και Κ. Ψάχος χρησιμοποιούν αυτούσια τη θεωρία του Πλασιαδηνού.
- 18. Βλ. κεφ. 7.2., πίνακα 28, από το χφ. ΑΓ. Ξ 123, σελ. 12, και 29, από το χφ. ΑΓ. Ξ 127, f. 1ν. Το δένδρο το δημοσιεύει ο Η. Gaisser, μν. έργο, σελ. 78, από τον κώδικα Vat. Gr. 791 του ιδ΄ αι. Το ίδιο παρουσιάζει και ο L. Tardo, L' antica, σελ. 258. Ο Η. Gaisser παρουσιάζει το σχεδιάγραμμα μαζί με τα σχόλιά του (σελ. 79 εξ.) για την παραλλαγή των οκτώ ήχων. Φωτογραφική εκτύπωση του δένδρου της παραλλαγής από το χφ. ΑΓ. Π 1008, f. 10r, βλ. Γρ. Στάθη, Τα χειρόγραφα Β΄, σελ. 420.

μετά από τη θεωρητική πραγματεία του ίδιου μουσικού<sup>19</sup>. Αποτελείται από είκοσι μικρούς κύκλους που τοποθετούνται ανά τέσσερις σε πέντε σειρές. Πέντε άλλοι κύκλοι έξω και άσχετοι με το διάγραμμα αναγράφουν «Ἰω τοῦ Λάσκαρη». Τρεις μαρτυρίες σε κάθε έναν από τους είκοσι κύκλους αναλύουν συνοπτικά τη σχέση των κυρίων ήχων με τους πλαγίους, παραπλαγίους, μέσους, παραμέσους, διφώνους, τριφώνους κ.τ.λ. Έτσι επεξηγείται η θεωρία της πραγματείας.

Ενδιαφέρον παρουσιάζει το σχεδιάγραμμα «κανόνιον» του Ιερομονάχου Γαβριήλ, που αναλύει το ζήτημα της εκτάσεως της φωνής στην καλοφωνία<sup>20</sup>. «Κανόνιόν τι μικρόν ἐξεθέμην πάντας ἔχον τούς ἤχους καί κυρίους καί πλαγίους βούλεται δέ τοῦτο, ἵγα φτινι τῶν ἤχων εἴης ψάλλων καί θέλεις εἰδέναι τίνες ἦχοι εὐρίσκονται εἰς τάς ἀνιούσας καί τίνες εἰς τάς κατιούσας ποίει οὕτω. Λάμβανε μέν ἄνωθεν ἤ κάτωθεν τόν ἦχον, ὄν ἔχει τό καλοφωνικόν ὅπερ ψάλλεις καί ἐκ πλαγίου τόν τῆς φωνῆς ἀριθμόν, ὄνπερ ἀνέβης ἤ κατέβης διά τῶν ἀριθμῶν τῶν γεγραμμένων καί ἔνθα ἄν συνέλθωσιν, ἐκεῖνός ἐστιν ὁ τῆς φωνῆς ἦχος εἰς γοῦν τάς κατιούσας λάμβανε τούς ἀριθμούς τούς ἀπό τοῦ ἀριστεροῦ μέρους ἄρχου δέ ἄνωθεν καί κατέρχου, εἰς δέ τάς ἀνιούσας τούς ἀριθμούς αὐθις τούς ἀπό τοῦ δεξιοῦ σου μέρους, ἄρχου δέ κάτωθεν καί ἀνέρχου· κανόνιόν σοι ἐστί τοῦτο»<sup>21</sup>.

Από τα διαγράμματα των οκτώ ήχων σχολιάστηκε ιδιαίτερα το οκτάχορδο κανόνιο ή όργανο. Το παρουσίασε πρώτος, τον περασμένο αιώνα, ο Ι. Τζέτζης²², από τον τότε 75 κώδικα της Εθνικής Βιβλιοθήκης Αθηνών του ιζ΄ αιώνα, και το συσχέτισε με τρία άλλα οκτάγραμμα από το έργο του Α. Kircher²³. Το διάγραμμα αυτό τοποθετεί στην αρχή κάθε μιας από τις οκτώ γραμμές τις μαρτυρίες των οκτώ ήχων. Με τη σειρά από κάτω προς τα πάνω τοποθετούνται: ο πλάγιος του πρώτου, ο πλάγιος του δευτέρου, ο βαρύς, ο πλάγιος του τετάρτου, ο πρώτος, ο δεύτερος, ο τρίτος και ο τέταρτος. Μέσα στο διάγραμμα και πάνω στις γραμμές αναγράφεται η αρχή του στιχηρού «Τάς ἑσπερινάς ήμῶν εὐχάς» του πρώτου ήχου μαζί με τους ανάλογους χαρακτήρες της σημειογραφίας. Τα σημεία αυτά, κατά τον Τζέτζη, σημαίνουν τις διαστηματικές και χρονικές διαιρέσεις, ενώ το όλο διάγραμμα παραβάλλεται με τα νεύματα του Guido D' Arezzo²⁴. Ο Κ.

<sup>19.</sup> Το διάγραμμα αυτό παρουσιάζει ο Ch. Bentas, «The Treatise...», πίνακας 2. Βλ. και κεφ. 7.2., πίνακας 30.

<sup>20.</sup> Το κανόνιο με τυπογραφικά στοιχεία και σύμφωνα με τον κώδικα ΜΠΤ 811 παρουσιάζει ο Ιάκ. Αρχατζικάκης στο ΠΕΑ, τεύχος Β΄ (1900), σελ. 92, ενώ το ίδιο σχεδιάγραμμα επαναλαμβάνει χειρογραφημένο ο Ε. Βαμβουδάκης, Συμβολή, πίνακας Ε΄. Φωτογραφική εκτύπωση του κανονίου, από το χφ. ΑΓ. Δ 570, f. 56ν, βλ. Γρ. Στάθη, Τα χειρόγραφα Β΄, σελ. 702. Το κανόνιο βλ. και στο κεφ. 7.2., πίνακα 31.

<sup>21.</sup> Γαβριήλ Ιερομονάχου, Τι εστί ψαλτική, έκδ. L. Tardo, L' antica, σελ. 201 και Ε. Βαμβουδάκη, Συμβολή, σελ. 28.

<sup>22.</sup> Η επινόησις της παρασημαντικής των κατά τον μεσαίωνα λειτουργικών και υμνολογικών χειρογράφων των ανατολικών εκκλησιών, Αθήναι 1886, σελ. 11 και 12.

<sup>23.</sup> Musurgia universalis sive ars magna consoni et dissoni V. e.I, Rome 1650, σελ. 213 εξ.

<sup>24.</sup> Βλ. Ι. Τζέτζη, ό.π., σελ. 12 και 13.

Ψάχος εξετάζει διεξοδικά το ίδιο σχεδιάγραμμα στον μετέπειτα 968 κώδικα της Εθνικής Βιβλιοθήκης Αθηνῶν<sup>25</sup>. Μαζί με το διάγραμμα όμως δημοσιεύει και το θεωρητικό υλικό του κώδικα που αναφέρεται στη μετροφωνία. Τη θεωρία αυτή, που αναλύει με παραδείγματα τα κανόνια της μετροφωνίας των οκτώ ήχων, θεωρεί αναγκαία «ίνα μη οι εν τη ημετέρα μουσική σημειογραφία γραμμικήν τοιαύτην ονειρευόμενοι και εις τουπιόν πλανώνται και πλανώσιν»<sup>26</sup>. Ο Σ. Καράς προσπαθεί να συσχετίσει το διάγραμμα αυτό με το τρίγωνο ψαλτήριο της αρχαιότητας, πάνω στο οποίο ο συγγραφέας της διατριβής του κώδικα 968 αναλύει την τεχνονολογία των ήχων και των διαστημάτων<sup>27</sup>. Παρόμοια σχεδιαγράμματα κατά τον Καρά συναντάμε στις εργασίες του Ψελλού και του Παχυμέρη $^{28}$ . Την άποψη όμως αυτή αντικρούει ο Δ. Θέμελης $^{29}$ . Ωστόσο, παρόμοια τοποθέτηση των μαρτυριών των οκτώ ήχων, χωρίς τις γραμμές και το στιχηρό, συναντάμε σε παλαιότερα διαγράμματα με τη χαρακτηριστική επικεφαλίδα «'Iδού καί τό ὄργανον μετά χορδῶν ὀκτώ, ἀρχή ἄνωθεν δεσμῶν, ἀρχή κάτωθεν, τέλος καί ήχος· οὕτω δέ ὁ Δαμασκηνός μετά τῆς μουσικῆς ἐποίησε»<sup>30</sup>. Το διάγραμμα αυτό αποδεικνύει πως η θεωρία του κώδικα 968, που είναι μεταγενέστερου συγγραφέως, στηρίζεται σε παλαιότερη παράδοση που αφορά τα ιδιώματα των οκτώ ήγων. Η απόδειξη αυτή ενισγύεται με την ύπαρξη και άλλου παλαιότερου οκτάγραμμου στο χφ. ΑΓ. Β 1495 του ιε΄ αι.31.

Από τους τελευταίους εκπροσώπους της παλαιάς θεωρίας της εκκλησιαστικής μουσικής ο Απόστολος Κώνστας Χίος, μαζί με το θεωρητικό του έργο μας παρουσιάζει και ένα διάγραμμα με ξεχωριστό ενδιαφέρον. Ο τίτλος που του

- 25. Βλ. Κ. Ψάχου, «Δημοσίευσις αρχαίων ανεκδότων χειρογράφων περί της εκκλησιαστικής ημών μουσικής», Εφημερίς Φόρμιγξ, περίοδος Β΄, έτος Β΄, αριθ. 3-4, 15-31 Μαΐου (1906), σελ. 5 εξ. και του ίδιου, <math>H παρασημαντική, σελ. 206-208.
  - 26. Κ. Ψάχου, «Δημοσίευσις...», ό.π., σελ 6.
- 27. Βλ. Σ. Καρά, Γένη και διαστήματα, σελ. 16 εξ. και 38 (πίνακας ΣΤ΄), όπου σχολιάζεται και παρατίθεται το σχέδιο του κώδικα Α 968 (f. 177) με το αναστάσιμο στιχηρό «Τάς ξοπερινάς ήμων εὐχάς» του Α΄ ήχου. Κατά τον Καρά, ό.π., σελ. 16, το τροπάριο αυτό είναι «τοποθετημένον κατά φωνάς, επί των αναλόγων χορδών του ψαλτηρίου κανόνος». Για το σχεδιάγραμμα του Α 968 βλ. κεφ. 7.2., πίνακα 32.
- 28. Τα έργα αυτά με τα σχεδιαγράμματά τους βλ. στις εκδόσεις: Μ.Α.J.Η. Vincent, Notices και Ρ. Tannery-Ε. Stéphanou, Quadrivium. Ανάλογα σχεδιαγράμματα βλ. και στο Βρυέννιο, έκδ. G. H. Jonker.
- 29. «Το "Κανονάκι", ένα λαϊκό μουσικό όργανο. Έρευνα για την προέλευσή του», Πρακτικά Α΄ Συμποσίου Λαογραφίας, ΙΜΧΑ 153 (1975), σελ. 37, υποσ. 7 και σελ. 40, υποσ. 14. Ο μουσικολόγος αυτός τεκμηριώνει με πολλά παραδείγματα τη θέση του.
- 30. Χφ. IB 332, f. 30v. Το χαρακτηριστικό αυτό διάγραμμα βλ. στο κεφ. 7.2., πίνακα 33 και 34.
- 31. Το σχεδιάγραμμα είναι ημιτελές και το επισημάναμε στην αρχή του κώδικα (f. 1v) μαζί με το τροχό του Κουκουζέλη (f. 1r). Ο L. Tardo, L' antica, σελ. 357, υποσ. 2, θεωρεί το οκτάγραμμο του κώδικα Α 968 ως ένα πρακτικό παράδειγμα της εξελίξεως των τονικοτήτων.

δίνει ο ίδιος είναι: «Κανόνιον σύν θεῷ ἀγίῳ περί ἐκάστης γραμμῆς καί ήχου, ὀνομασιῶν, σημείων καί φθορῶν μετά πασῶν τῶν συμμαρτυριῶν αὐτῶν»<sup>32</sup>. Ύστερα από μια μικρή ανάλυση, το σχήμα, σε δύο πίνακες, περιλαμβάνει τους οκτώ ήχους μαζί με τριάντα δύο άλλους κλάδους ήχων. Οι κατηγορίες τους είναι: τέσσερις μέσοι κυρίων, τέσσερις μέσοι πλαγίων, τέσσερις κύριοι κυρίων, τέσσερις μέσοι πλαγίων, οκτώ επτάφωνοι, τέσσερις οκτάφωνοι και τέσσερις τρίφωνοι. Όλες οι κατηγορίες των ήχων συνοδεύονται από τις μαρτυρίες και τις φθορές. Ιδιαίτερο ενδιαφέρον παρουσιάζουν οι αραβοπερσικοί όροι των μακαμιών δίπλα στους ήχους της ψαλτικής, όπως χουσεϊνί, χουζάμ, τζαργκιάχ, νεβά, ουσάκ, διουγκιάχ, αράκ, ράστ κ.ά. Ο ίδιος θεωρητικός μας δίνει και άλλα ενδιαφέροντα σχεδιαγράμματα, όπως είναι δύο τροχοί και τέσσερις κλίμακες, με τα οποία γίνεται παραλληλισμός των οκτώ ήχων και των διαφόρων κλάδων τους με τους αρχαίους ελληνικούς τρόπους και τα μακάμια<sup>33</sup>.

Στα εγχειρίδια θεωρίας περιλαμβάνονται ακόμη: οι προπαίδειες ή μέθοδοι της μουσικής. Το θέμα αυτό όμως, καθαρά παλαιογραφικό, απλώς επισημαίνεται εδώ, επειδή μια οποιαδήποτε ανάλυσή του θα μας απομάκρυνε από το σκοπό της εργασίας μας. Γι' αυτό θα δοθεί μια μικρή μόνο περιγραφή τους.

Οι προπαίδειες είναι μουσικά κείμενα με πρακτικές ασκήσεις για τη διδασκαλία της παραλλαγής της μουσικής. Παραλλαγή είναι, συγκεκριμένα, η εξάσκηση των μαθητευομένων στα μουσικά διαστήματα σύμφωνα με τα συστήματα και τους ήχους<sup>34</sup>. Στη χειρόγραφη παράδοση σώζονται πολλές τέτοιες συνθέσεις. Οι σπουδαιότερες από αυτές προέρχονται από μεγάλους μουσικούς, όπως ο Ιωάννης Κουκουζέλης, ο Ξένος ο Κορώνης, ο Ιωάννης Πλουσιαδηνός, ο Γρηγόριος Μπούνης ο Αλυάτης, ο Χρυσάφης ο νέος κ.ά.

Ο Ιωάννης Κουκουζέλης, εκτός από τη μέθοδο της καλοφωνίας, συνθέτει και τη γνωστή ως «Μέγα Ἰσον» μέθοδο<sup>35</sup>. Μας ενδιαφέρει η δεύτερη, που περιλαμβάνει την κατά ήχους και σημαδόφωνα διδασκαλία. Το κείμενό της αποτελούν τα ονόματα των σημαδοφώνων μαζί με άλλα ονόματα ποιοτικών

<sup>32.</sup> Βλ. χφ. ΑΓ. Κ 450, f. 93r. Από το ίδιο χφ. (f. 94ν και 95r) βλ. το κανόνιο στο κεφ. 7.2., πίνακα 39. Βλ. επίσης χφ. ΑΓ. Αχ 389, f. 98r-100r. Πρβλ. και Γρ. Στάθη, Τα Χειρόγραφα Α΄, σελ. 561-562. Ειδικά για το θεωρητικό έργο του Κώνστα Χίου βλ. Γρ. Στάθη, «Η εξήγησις...», σελ. 25 εξ.

<sup>33.</sup> Βλ. κεφ. 7.2., πίνακες 35-38. Περιγραφή του παραλληλισμού των μακαμιών με τους εκκλησιαστικούς ήχους βλ. στο κεφ. 6.3.

<sup>34.</sup> Ο Μανουήλ Χρυσάφης (Ε. Βαμβουδάκη, Συμβολή, σελ. 39), θεωρεί απαραίτητες τις μεθόδους.

<sup>35.</sup> Ο Ch. Hannick, «Byzantinische Musik», σελ. 203, αναφέρει ότι το παλαιότερο αντίγραφο της μεθόδου είναι ο κώδικας Α 2458 του ιδ΄ αιώνα, που κατά πάσαν πιθανότητα έγινε όταν ο Κουκουζέλης ζούσε. Για το κείμενο της μεθόδου βλ. κεφ. 7.2., πίνακα 40, από το χφ. ΑΓ. Δ 570, f. 78r και L. Tardo, *L' antica,* σελ. 174 (από το χφ. Vat. Gr. 791). Το κείμενο υπάρχει σε πολλούς κώδικες, όπως λ.χ. ο ΑΓ. Π 1008, f. 12r και ΑΓ. Β 1437 ή ΑΓ. Λ 1059 που σημειώνει ο L. Tardo, ό.π., σελ. 181. Για το «Μέγα Ίσον» βλ. και Κ. Φιλοξένους, Λεξικόν, σελ. 119.

σημαδιών<sup>36</sup>. Οι εναλλαγές των ήχων γίνονται έντεχνα και ακολουθούν μια εκτεταμένη πορεία. Η μέθοδος του Κουκουζέλη σώζεται στην παλαιά γραφή, στην αναλυτική του Πέτρου Πελοποννησίου και τη νέα της μεταρρυθμίσεως<sup>37</sup>. Την εξήγηση στην τελευταία, έκαμε ο Χουρμούζιος ο Χαρτοφύλακας<sup>38</sup> και ο Ματθαίος Εφέσιος Βατοπεδινός<sup>39</sup>.

Ο Ξένος ο Κορώνης συνθέτει διαφόρους μεθόδους που αναφέρονται στη διδασκαλία των ήχων. Οι μέθοδοι αυτοί αποτελούν συνήθως συνθέσεις με μικρές αυτοσχέδειες προτάσεις. Από τις πιο γνωστές είναι: α) «Ἡ κατ' ήχον μέθοδος» με κείμενο «Κύριε εὐλόγησον, Κύριε Ἰησοῦ, Χριστέ ὁ Θεός ἡμῶν ἐλέησον ἡμᾶς ἀμήν»<sup>40</sup>, β) «Ἡ αὐτή μέθοδος ἐξιστρεπτή»<sup>41</sup>, γ) «Ἑτέρα μέθοδος καί μετροφωνία θαυμαστή, τοῦ θαυμαστοῦ Κορώνη, κατ' ἡχον, Ἐπέστη ἡ εἴσοδος»<sup>42</sup>, δ) «Ἑτέρα μέθοδος, τοῦ αὐτοῦ Κορώνη κύρ Ξένου, Χορός τετραδεκαπύρσευτος<sup>43</sup>. Ωστόσο, ιδιαίτερα σημαντική θεωρείται «Ἡ τοῦ νενανώ μέλους μέθοδος των κρατημάτων»<sup>44</sup>. Της μεθόδου προηγείται το παρακάτω δωδεκάστιχο και δωδεκασύλλαβο επίγραμμα του λαμπαδαρίου Ιωάννου, αφιερωμένο στον πρωτοψάλτη Ξένο τον Κορώνη, με σημαντικές τεχνικές και αισθητικές περιγραφές του ήχου στον οποίο αναφέρεται:

36. Βλ. Κ. Ψάχου, Η παρασημαντική, σελ. 41, υποσ. 30, όπου αναφέρονται όλα τα ονόματα συγκεντοωτικά.

37. Την εξήγηση του Πέτρου βλ. στο χφ. ΑΓ. Ξπ 330, f. 8r (Γρ. Στάθη, Τα χειρόγραφα Α΄, σελ. 190).

38. Τήν εξήγηση του Χουρμουζίου, βλ. στο χφ. ΑΓ. Ξ 120, f. 8r-20ν (Γρ. Στάθη, Tα χειρόγραφα Β΄, σελ. 39-40, όπου και φωτογραφική εκτύπωση της αρχής της εξηγήσεως). Ο Κ. Ψάχος, H παρασημαντική, σελ. 177-202, πίνακας ΙΘ΄, περιλαμβάνει ολόκληρο το κείμενο του Μεγάλου Ίσου στη γραφή του Πέτρου Πελοποννησίου, παράλληλα με την εξήγηση του Χουρμουζίου. Βλ. επίσης κεφ. 7.2., πίνακα 41, το κείμενο του χφ. ΑΓ. Ξ 120.

39. Βλ. Χφ. ΑΓ. Π 1026, f. 23r εξ. (Γρ. Στάθη, Τα χειρόγραφα Β΄, σελ. 469-470, όπου και πανομοιότυπο του πρώτου f. της εξηγήσεως.).

40. Από τα πολλά χειρόγραφα σημειώνουμε το ΑΓ. Δ 570, f. 71r (βλ. κεφ. 7.2., πίνακα 19) ΑΓ. Κ 461, f. 133r και ΑΓ. Ξ 114 3r (βλ. κεφ. 7.2., πίνακα 44). Το κείμενο της μεθόδου είναι:

| ήχος            | α΄     | Κύριε        |
|-----------------|--------|--------------|
| <b>»</b>        | β΄     | Εὐλόγησον    |
| <b>»</b>        | γ΄     | Κύριε        |
| <b>»</b>        | δ΄     | 'Ιησοῦ       |
| <b>&gt;&gt;</b> | πλ. α΄ | Χριστέ       |
| <b>»</b>        | πλ. β΄ | 'Ο Θεός ἡμῶν |
| <b>»</b>        | βαρύς  | Έλέησον ήμᾶς |
| >>              | πλ. δ΄ | 'Αμήν.       |

- 41. ΑΓ. Δ 570, f. 71v (βλ. κεφ. 7.2., πίνακα 20) και ΑΓ. Κ 461, f. 134r.
- 42. Χφ. ΑΓ. Δ 570, f. 91r. Η ίδια μέθοδος στο ΑΓ. Κ 461, f. 18r φέρει την επιγραφή: «Μέθοδος πάνυ ὀφέλιμος τοῦ στιχηραρίου, ποιηθεῖσα παρά τοῦ κύρ ξένου τοῦ κορώνοις (sic) καί πρωτοψάλτου».
  - 43. AΓ. Δ 570, f. 97v.
  - 44. AΓ. Δ 570, f. 103v.

Έπωφελής μέθοδος ή τοῦ Κορώνη κρατημάτων φέρουσα χειρονομίαν εἰς ἦχον τερπνόν τοῦ πλαγίου δευτέρου καί νενανώ δέματος ἠκριβωμένου· ἤδιστον καί γάρ τοῦ νενανώ τό μέλος ὡς ἡ τέχνη δείκνυσι τῆς μελουργίας. Τά μέν ἄλλα δέματα τῆς τεχνουργίας τοῦ πρώτου ἤχου καί καθεξῆς τῶν ἄλλων δένουσι καί λύουσιν ἐντέχνως πάνυ, τήν μεταβολήν ὡς ἐν βραχεῖ δεικνύντες. Τό δέ νενανώ ἐκτεταμένον μέλος, ὑπέρ τῶν ὀκτώ ἔνατος ἦχος πέλει<sup>45</sup>.

Γενικά, το έργο του πρωτοψάλτη Ξένου του Κορώνη θεωρείται πολύ αξιόλογο. Ο μουσικός αυτός, από τους πιο ονομαστούς μουσικοδιδασκάλους, ερμηνεύει επιδέξια τη διδασκαλία του συστήματος των οκτώ ήχων.

Ο Ιωάννης ο Πλουσιαδηνός συνθέτει μία οκτάηχο μέθοδο με κείμενο: «Ἐνταῦθα ἀρχόμεθα διδάξαι ὑμᾶς, ὁ μαθηταί, τήν παπαδικήν τέχνην καί ἐπιστήμην...»<sup>46</sup>. Στην αρχή, μια μακροσκελής επιγραφή ανάμεσα σε άλλα αναφέρει χαρακτηριστικά για το περιεχόμενο της μεθόδου: «ἔτι δέ καί αἱ ἀρχαί καί γεννήσεις τῶν ἤχων, κυρίων τε καί πλαγίων ἤν, ἐάν τις ἐπιστημόνως διέλθη εὑρήσει πᾶσαν ὁδόν ὁδηγοῦσαν αὐτόν εἰς τό εὑρίσκειν ἀπό τόνου πᾶν μάθημα. "Αρξου γοὖν τοῦ, 'Αγίω Πνεύματι. Εἰς ἤχον τέταρτον ἔστι δέ οὐ μόνον ἰσασμός, ἀλλά καί ἀκριβολογία: ῆχος δ΄»<sup>47</sup>. Η μέθοδος που αναφέρθηκε προηγείται της θεωρητικής πραγματείας του ίδιου μουσικού, του γνωστού δηλαδή κανονίου με την ερμηνεία της παραλλαγής των κυρίων, πλαγίων, διφώνων, τετραφώνων ήχων κ.τ.λ. Ανάμεσα σε σπουδαία σχεδιαγράμματα το θεωρητικό και πρακτικό αυτό υλικό του Πλουσιαδηνού αποτελεί μια ολοκληρωμένη ενότητα, που μαζί με άλλες μεθόδους προσφέρει βασικές ερμηνείες στό ζήτημα των οκτώ ήχων<sup>48</sup>.

Ο πρωτοψάλτης της Αγίας Σοφίας, ιερομόναχος Γρηγόριος Μπούνης Αλυάτης, παρουσιάζει τη μέθοδο της μετροφωνίας και τη μέθοδο παραλλαγής σε ήχο

<sup>45.</sup> ΑΓ. Δ 570, f. 103ν και ΑΓ. Κ 461, f. 27ν. Το κείμενο από το χφ. ΑΓ. Κ 447 βλ. Σ. Λάμπρου, Κατάλογος Α΄, σελ. 316-317 και Α. Παπαδοπούλου-Κεραμέως, «Βυζαντινής μουσικής...», σελ. 118. Το κείμενο επίσης παρουσιάζει ο Γρ. Στάθης,  $T\alpha$  χειρόγραφα Β΄, σελ. 704.

<sup>46.</sup> Χφ. ΑΓ. Δ 570, f. 110ν. Πρβλ. Α. Παπαδοπούλου-Κεραμέως, ό.π., σελ. 119 και Ι. D. Petresco, μν. έργο, σελ. 184.

<sup>47.</sup> ΑΓ. Δ 570, f. 110r. Το κείμενο δημιουργεί έναν πρόλογο με το «Ύγίω Πνεύματι πᾶσα ψυχή ζωοῦται καί καθάρσει...». Στον ΑΓ. Κ 461, f. 39v, ο πρόλογος αυτός ονομάζεται αυτοτελώς «μέθοδος τῆς διπλοφωνίας». Στο ίδιο επίσης χφ., f. 7r, το κύριο μέρος της μεθόδου ονομάζεται «προπαίδεια τῆς μουσικῆς».

<sup>48.</sup> Όλο το υλικό αυτό βρίσκεται στο χφ. ΑΓ. Δ 570.

πλ. δ΄ «Ναί οὕτως οὖν ἀνάβαινε...»<sup>49</sup>.

Αρκετό ενδιαφέρον προκαλεί η οκτάηχος «Νουθεσία πρός τούς μαθητάς» του Χρυσάφη του νέου. Το κείμενό της «'Ο θέλων μουσικήν μαθεῖν καί θέλων ἐπαινεῖσθαι...» ἀποτελεί μια σύντομη σύνθεση, στην οποία δημιουργούνται με έξοχη δεξιοτεχνία οι εναλλαγές των οκτώ ήχων<sup>50</sup>.

Εκτός από τις επώνυμες μεθόδους, η χειρόγραφη παράδοση διασώζει και ορισμένες άλλες ανώνυμες. Ιδιαίτερα επισημαίνεται η μέθοδος «'Αγιορείτικον, όκτάηχον»<sup>51</sup>. Ακόμη, διάδοση έχει και η «Προπαίδεια τῆς μουσικῆς», στην οποία περιλαμβάνεται ανώνυμα σε διάφορα χειρόγραφα η μέθοδος του Ιωάννου Πλουσιαδηνού που αναφέρθηκε<sup>52</sup>.

Η έρευνα των προπαιδειών και μεθόδων της παλαιάς παρασημαντικής αποτελεί μια από τις καλύτερες ευκαιρίες για την πληρέστερη κατανόηση του συστήματος της οκταηχίας. Ο Β. Στεφανίδης δίνει μια πολύ σημαντική ανάλυση σε τέσσερις από τις παραπάνω μεθόδους, του Ιωάννου Κουκουζέλη, του Ιωάννου Πλουσιαδηνού, στην ανώνυμη αγιορείτικη και στη «Νουθεσία» του Χρυσάφη. Οι αναλύσεις του Β. Στεφανίδη που θα μας απασχολήσουν στο τελευταίο κεφάλαιο, δεν είναι γνωστές στους ξένους ερευνητές. Σ' αυτές όμως βρίσκονται οι καλύτερες εξηγήσεις για τη θεωρία των τριών γενών της εκκλησιαστικής μελωδίας. Όπως είναι γνωστό το ζήτημα αυτό είναι από τα πιο φλέγοντα θέματα της ψαλτικής παραδόσεως.

- 49. Πρβλ. Ι. D. Petresco, μν. έργο, σελ. 184 και Ch. Hannick, «Byzantinische Musik», σελ. 209. Από τους πολλούς κώδικες όπου υπάρχει η μέθοδος αναφέρουμε τους ΑΓ. Π 959, f. 12r και 1008, f. 15r.
- 50. Και η μέθοδος αυτή υπάρχει σε πολλούς κώδικες από τους οποίους σημειώνουμε τους: ΑΓ. Ξ 128, f. 6r (ιδιόγραφος κώδικας του Χρυσάφη), 114, f. 3r, 123, f. 7r, 127, f. 5r και ΑΓ. Ξπ 313, f. 5r. Πρβλ. και Ι.D. Petresco, ό.π. Πανομοιότυπο της μεθόδου από τον παραπάνω ιδιόγραφο κώδικα (Ξ 128) του Χρυσάφη, βλ. Γρ. Στάθη, Τα χειρόγραφα Α΄, σελ. ζ΄, του ίδιου, «Η δεκαπεντασύλλαβος υμνογραφία εν τη βυζαντινή μελοποιία», IBM Μελέται 1, Αθήναι 1977, σελ. 294, εικών ιστ΄. Το ίδιο κείμενο βλ. κεφ. 7.2., πίνακα 42. Βλ. και πίνακες: 43 (από το χφ. ΑΓ. Ξ 154) και 44 (από το χφ. ΑΓ. Ξ 114). Περισσότερα για τη μέθοδο αυτή βλ. στο κεφ. 6.3.
- 51. Τη μέθοδο αυτή από το χφ. ΑΓ. Δ 570, f. 22ν, βλ. στο κεφ. 7.2., πίνακα 45. Βλ. ακόμη πίνακα 46, από το χφ. ΑΓ. Ξ 123, σελ. 6. Πρβλ. Κ. Ψάχου, H παρασημαντική, σελ. 43 και I.D. Petresco, ό.π. Οι στίχοι του κειμένου κατανεμημένοι στους οκτώ ήχους είναι:

| ήχος            | α΄     | 'Αβᾶς 'Αβάν ὑπήντησε            |
|-----------------|--------|---------------------------------|
| <b>»</b>        | β′     | καί οὕτως τόν ἐχαιρέτησε.       |
| <b>»</b>        | γ΄     | Πόθεν ἔρχη ὁ ᾿Αβᾶ;              |
| <b>»</b>        | δ΄     | 'Από 'Αδριανούπολιν.            |
| <b>»</b>        | πλ. α΄ | Τί ἔμαθες ἐκ τούς ἐμούς γονεῖς; |
| <b>»</b>        | πλ.β΄  | 'Απέθανεν ή μάνα σου            |
| <b>&gt;&gt;</b> | βαρύς  | ψυχομαχεῖ ὁ κύρης σου           |
| <b>»</b>        | πλ. δ΄ | καί δ Θεός μακαρίσει αὐτούς.    |

Περισσότερα για τη μέθοδο βλ. στο κεφ. 6.3.

52. Βλ. χφ. ΑΓ. Κ 461, f. Ιr. Σημαντική είναι η μέθοδος: «Διά τό εύρεῖν τόν ζητούμενον  $\hat{\eta}$ χον...» (βλ. κεφ. 7.2., πίνακες 18-19).

#### 5. ΛΕΙΤΟΥΡΓΙΚΑ ΒΙΒΛΙΑ

Τα λειτουργικά βιβλία συμβάλλουν αποφασιστικά στην ευρύτερη κατανόηση του ζητήματος των οκτώ ήχων. Σ' αυτά ιδιαίτερο ενδιαφέρον προκαλούν οι ενδείξεις των ήχων, που με επιμέλεια σημειώνονται και συνοδεύουν τους ύμνους. Δεν μπορεί ακόμη να αγνοηθεί το γεγονός ότι ορισμένα από τα λειτουργικά βιβλία οφείλουν την ύπαρξή τους απευθείας στο σύστημα της οκταηχίας. Συγκεκριμένα, οι ενδείξεις πριν από τους ταξινομημένους και μεμονωμένους ύμνους δίνονται με την αρίθμηση α,β,γ,δ, για τους τέσσερις κύριους ήχους και με το συντομογραφικό πλ. (= πλάγιος) για τους τέσσερις – α, β, γ, δ, – πλάγιους. Οι ενδείξεις αυτές, ορισμένες φορές, διευρύνονται με μια μικρή επισημείωση που αφορά τα προσόμοια τροπάρια και υποδεικνύει τη μελική κατασκευή των αυτομέλων¹. Εξάλλου, τα βιβλία που δημιουργούνται με την οκτάηχη ταξινόμηση των ύμνων είναι οι δύο σπουδαίες αρχαίες λειτουργικές συλλογές, το Τροπολόγιο και η Οκτώηχος, η μεταγενέστερη Παρακλητική. Είναι προφανές πως τα κάθε είδους ιστορικά στοιχεία που αφορούν τα βιβλία αυτά, όπως και οι ενδείξεις και οι προσημειώσεις των ύμνων, ενδιαφέρουν άμεσα την υπόθεση της οκταηχίας.

Ωστόσο, η σημασία των λειτουργικών βιβλίων για το θέμα μας αυξάνεται μετά τη διαπίστωση ότι σ' αυτά επισημαίνονται δύο χαρακτηριστικοί λειτουργικοί κύκλοι. Ο πρώτος αφορά το λειτουργικό κύκλο των οκτώ ήχων από τα Χριστούγεννα ως τη γιορτή του Τιμίου Σταυρού στις 14 Σεπτεμβρίου. Εδώ υπάρχει μια σειρά κανόνων για τις πιο σημαντικές γιορτές του λειτουργικού έτους. Το θέμα του κύκλου αυτού προκαλεί μεγάλο ενδιαφέρον, εάν ληφθεί υπόψη ότι διατηρείται αυτούσιο στη συριακή λειτουργική πράξη και σχολιάζεται από τον Bar-Hébraeus. Έτσι, έχουμε πληροφορίες για μια αισθητική ανάλυση του λειτουργικού κύκλου, που, όπως θα δούμε, σχετίζεται με παλαιότερες αυτού του είδους θεωρήσεις. Ο άλλος λειτουργικός κύκλος, εξίσου σημαντικός για το ζήτημα της οκταηχίας, είναι τα προκείμενα και αλληλουάρια. Στις τυπικές διατάξεις και στο λειτουργικό βιβλίο του Αποστόλου ο κύκλος αυτός κατανέμει τους οκτώ ήχους σύμφωνα με το γνωστό υμνογραφικό κύκλο που ξεκινά από την Πρώτη Κυριακή των Εγκαινίων. Βέβαια εδώ το περιεχόμενο του ήχου δεν είναι κάποιος ύμνος, αλλά συγκεκριμένοι βιβλικοί στίχοι από το Ψαλτήριο και το γνωστό εφύμνιο Αλληλούια, που τοποθετούνται πριν και ανάμεσα από τα ανα-

<sup>1.</sup> Προσημειώνεται δηλαδή ο ήχος και ακολουθεί μια μικρή φράση από την αρχή του αυτόμελου τροπαρίου. Οι ελεύθερες συνθέσεις φέρουν τον τίτλο: ιδιόμελον.

γνώσματα του Αποστόλου και του Ευαγγελίου. Μαζί με τα προκείμενα και αλληλουάρια εξετάζονται εδώ και οι αναβαθμοί, μια ομάδα ύμνων που δημιουργείται στα πλαίσια του λειτουργικού κύκλου των οκτώ ήχων.

# 5.1. Το Τροπολόγιο

Η λέξη Τροπολόγιο παρέμεινε για πολύ άγνωστη όχι μόνο στην εκκλησιαστική φιλολογία, αλλά και στα μεγάλα λεξικά². Ο πρώτος που ανακάλυψε τη σημασία του Τροπολογίου στην ορθόδοξη λειτουργική πράξη ήταν ο καρδινάλιος J.-B. Pitra τον περασμένο αιώνα. Με αφορμή τις παρατηρήσεις του Pitra, ο Κ. Krumbacher³ περιλαμβάνει στην εργασία του τη χειρόγραφη παράδοση του Τροπολογίου, ενώ στα μέσα του αιώνα μας ο Π. Τρεμπέλας⁴, επαναλαμβάνει όσα ανέφεραν οι δύο προηγούμενοι. Από αυτή και μόνο την πτωχότατη βιβλιογραφία αντιλαμβάνεται κανείς πως το παραπάνω λειτουργικό βιβλίο δεν έχει αφήσει πολλά ίχνη στην πράξη της Ανατολικής Εκκλησίας. Πέρα από αυτό όμως, η ανασύνταξη των διαφόρων ειδήσεων που έχουμε για το Τροπολόγιο είναι απαραίτητη. Έτσι, σε συνδυασμό με παρεμφερείς παρατηρήσεις που έγιναν στα προηγούμενα κεφάλαια της εργασίας μας είναι εύκολο να καταλήξουμε σε χρήσιμα συμπεράσματα για το περιεχόμενο του βιβλίου, τη θέση του στη λατρεία και τη σχέση του γενικά με τη μουσική.

Οι λίγες πληροφορίες που έχουμε για το Τροπολόγιο αφήνουν να εννοηθεί ότι το βιβλίο αυτό είναι το αρχαιότερο λειτουργικό υμνολόγιο της ελληνικής Εκκλησίας. Στη χειρόγραφη παράδοση υπάρχουν τρεις σπουδαίες αναφορές για το Τροπολόγιο. Ο κώδικας Corsinius του 1050, f. 102r, στο μήνα Μάρτιο, όπου συμπεριλαμβάνεται και το Τριώδιο αναφέρει: «ζήτει ἕτερον κονδάκιον εἰς ἀρχήν τοῦ τροπολογίου»<sup>5</sup>. Η πληροφορία αυτή επιβεβαιώνεται δύο φορές από το κώδικα Vat. Gr. 771 του 11006. Στο f. 118, που αναφέρεται στο Μεγάλο Κανόνα του Ανδρέα Κρήτης, αναγράφεται: «ζήτει εἰς τήν ἀρχήν τοῦ τροπολογίου»<sup>7</sup>. Στο

- 2. Βλ. J.-Β. Pitra, Analecta sacra Ι, σελ. VII. Ο συγγραφέας αυτός σημειώνει ότι η λέξη Τροπολόγιο είναι άγνωστη στους ονοματολόγους των λειτουργικών βιβλίων (Allatium, Caveum, Zaccariam) και λείπει από τα πλούσια λεξικά. Ωστόστο για τη λέξη «τροπολόγι» σε ρωσοβυζαντινό λεξικό του ιε΄ αιώνα βλ. την εργασία του Μ. Vasmer, Ein russisch-byzantinisches Gesprächbuch, Leipzing 1922, σελ. 120, 5 (2854).
  - 3. Ιστορία της βυζαντινής λογοτεχνίας ΙΙ, § 280, σελ. 582 εξ.
  - 4. Εκλογή, σελ. κε' εξ.
- 5. Βλ. J.-B. Pitra, ό.π., σελ. 669, όπου και η παράθεση του περιεχομένου του Τροπολογίου. Ενδεικτικά, για ένα μέρος από το κείμενο του Τροπολογίου του κώδικα Corsinius 336, βλ. κεφ. 7.2., πίνακα 47. Στη σελ. VII όμως ο ίδιος μελετητής έχει παραλήψει το άρθρο από τη φράση «τοῦ τροπολογίου». Ο Π. Τρεμπέλας, ό.π., σελ. κε΄, αντιγράφει τη φράση από την σελ. VII, του J.-B. Pitra.
- 6. Ο κώδικας αυτός κατά τον J.-B. Pitra, ό.π., σελ. VIII, γράφτηκε από τον ηγούμενο της Κρυπτοφέρης Νείλο Β΄. Πρβλ. και Π. Τρεμπέλα, ό.π., σελ. κε΄.
  - 7. J.-Β. Pitra, ό.π., και Π. Τρεμπέλα, ό.π.

f. 228 της εορτής της Αναλήψεως προστίθεται: «ζήτει τό φωταγωγικόν εἰς τό τέλος τοῦ τροπολογίου»8. Όπως φαίνεται, η λέξη Τροπολόγιο προέρχεται απευθείας από τη λειτουργική πράξη και δεν αποτελεί γλωσσικό δάνειο ή οποιοδήποτε βαρβαρισμό9. Ήδη τον θ΄ αιώνα οι Στουδίτες γνώριζαν τη λέξη και αναφέρονται σ' αυτήν με ακρίβεια. Στη διάταξη του Θεοδώρου, που ομιλεί για την περιποίηση και φροντίδα των λειτουργικών βιβλίων αναφέρεται: «Κανών ρβ΄. Ἐάν μή τήν δέουσαν ἐπιμέλειαν καί καθαριότητα ἐνδείκνυται ἐν τοῖς τροπολογίοις είς τε τά κοντάκια είς ἕκαστον βιβλίον ὅ ἐπικρατεῖ, ὅπως μή άχρειωθῆ ἤ ἐκ σάλου τῶν κανοναργούντων ἤ ἐξ ἐπιστασίας κανδήλας ἤ ἐξ ἐκχύσεως κηραψίας ἤ ἐκ ρύπου χειρός καί ίδρωμάτων παραστάσιμον ἐν τῆ τραπέζη ἔξω»<sup>10</sup>. Στην 78η επιστολή του, ο Θεόδωρος, ενώ επιτίθεται εναντίον των εικονομάχων για τις εξορίες των μοναχών, διαμαρτύρεται έντονα επειδή του αφαιρούνται τα βιβλία: «καί ἐπάραι τούς δύο ἀδελφούς Λουκιανόν καί Ύπάτιον, τά τε βιβλία πάντα μέχρι καί τροπολογίου»<sup>11</sup>. Δεν αρκείται όμως σ' αυτό και, φανερά πληγωμένος από τη συμπεριφορά αυτή, επαναλαμβάνει: «Βιβλία ήρεν τήν κλίμακα καί τροπολόγιον»<sup>12</sup>. Σύμφωνα με όσα αναφέρουν οι επιστολές, ο Θεόδωρος, αφού διώχθηκε από τη Μονή Στουδίου, ανάμεσα στα βιβλία που κρυφά έφερε μαζί του στη φυλακή ήταν το Τροπολόγιο και η Κλίμακα. Είναι εύκολο να καταλάβει κανείς από την επιμονή του επιστολογράφου τη σπουδαιότητα των κατασχεμένων βιβλίων. Και τα δύο αποτελούσαν το απαραίτητο βοήθημα της μοναχικής ασκήσεως που είναι η μελέτη και η λατρεία<sup>13</sup>.

Ποιο όμως ήταν το περιεχόμενο του βιβλίου που είχε τόση μεγάλη αξία για το μοναχό. Δυστυχώς η χειρόγραφη παράδοση δεν είναι σε θέση να μας δώσει μια ολοκληρωμένη εικόνα του περιεχομένου του Τροπολογίου. Οι κώδικες τους οποίους μελέτησε ο J.-B. Pitra όχι μόνο δεν είνα πλήρεις, αλλά και δε συμφωνούν μεταξύ τους 14. Γενικά το περιεχόμενό τους αναφέρεται στις ακίνητες εορτές. Παράλληλα όμως, μαζί με το υμνογραφικό υλικό των ακινήτων εορτών περιλαμ-

- 8. J.-Β. Pitra, ό.π., και Π. Τρεμπέλα, ό.π.
- 9. J.-B. Pitra, ό.π., «Neque τροπολόγιον vox peregrina est, aut italo-graeca; jam enim saeculo IX Studitae id noverunt et religiose servarunt».
- 10. Θεοδώρου Στουδίτου, Επιτίμια, Περί του κανονάρχου ρβ΄, PG 99, 1745D. Η έκδοση PG έχει: «ἐν τοῖς πρωτολογίοις», που χωρίς αμφιβολία πρόκειται για αντιγραφικό λάθος. Η φράση αυτή του Θεοδώρου στους κανόνες του δεν έχει παρατηρηθεί από τους ερευνητές και σε συνδυασμό με τις άλλες μας επιβεβαιώνει το γεγονός ότι το Τροπολόγιο κατείχε κεντρική θέση στην αρχαία πράξη της Εκκλησίας.
- 11. Θεοδώρου Στουδίτου, Επιστολή 78, έκδ. J. Cozza-Luzi (A. Mai, Nova Patrum Bibliotheca VIII, I, Rom 1871, σελ. 64 εξ.). Πρβλ. J.-B. Pitra, ό.π. και Π. Τρεμπέλα, ό.π.
- 12. Θεοδώρου Στουδίτου, Έπιστολή 78, μν. έκδ. σελ. 65. Πρβλ. J.-B. Pitra, ό.π. και Π. Τρεμπέλα, ό.π.
  - 13. J.-B. Pitra, ό.π. σελ. IX.
- 14. Ο Pitra είχε υπόψη του μικρό αριθμό κωδίκων. Για τη χειρόγραφη παράδοση του Τροπολογίου βλ. Κ. Krumbacher, Ιστορία της βυζαντινής λογοτεχνίας ΙΙ, § 280, σελ. 582 εξ.

βάνεται και το Τριώδιο. Ακόμη, από ορισμένες οδηγίες, όπως «ζήτει τό φωταγωγικόν είς τό τέλος τοῦ τροπολογίου» συμπεραίνεται ότι ίσως το αναστάσιμο υλικό που αντιπροσωπεύει τον κινητό εορτολογικό κύκλο να ακολουθούσε μετά από εκείνο των ακινήτων εορτών. Αυτό επιβεβαιώνεται από τις υπακοές των οκτώ ήχων που βρίσκονται στο τέλος 15. Έτσι, το τμήμα που σώζεται πιο ολοκληρωμένο στη χειρόγραφη παράδοση είναι το πρώτο μέρος του Τροπολογίου με το μηνολόγιο, το οποίο όμως είναι παλαιότερο από τα γνωστά μας Μηναία. Το περιεχόμενό του αποτελείται από το τροπάριο της ημέρας που συνδέεται συχνά με το κοντάκιο. Για τον J.-Β. Pitra αυτή η θέση των δύο τροπαρίων που τοποθετούνται στην αρχή κάθε εορτάσιμης ημέρας είναι ένα σημαντικό στοιχείο για το περιεχόμενο του Τροπολογίου<sup>16</sup>. Στη μεταγενέστερη λειτουργική πράξη η θέση των τροπαρίων αυτών είναι τελείως διαφορετική. Δεν παύει όμως η σημασία τους να είναι πρωταρχική. Το πρώτο τροπάριο ονομάστηκε μεταγενέστερα απολυτίκιο και διατηρεί ακόμη την παλαιά του αίγλη. Μαζί με το κοντάκιο στενά συνδεμένο το απολυτίκιο βρίσκεται σήμερα στο μηνολόγιο του Ωρολογίου. Η θέση τους πάλι στη θεία λειτουργία δίπλα στο τρισάγιο είναι σημαντική 17. Είναι βέβαιο πως σε παλαιότερες εποχές το κοντάκιο συμμετείχε ολοκληρωμένο στη λειτουργική πράξη. Η στενή σχέση ανάμεσα στο τροπάριο (απολυτίκιο) και το κοντάκιο μας δείχνει ότι μέσα στα πρώτα βιβλία, τα τοποθετημένα μετά από το Ψαλτήριο και τα ιερά αναγνώσματα, ήταν το Τροπολόγιο, που διασπάστηκε μετά τον θ΄ αιώνα στα Τυπικά, τα Ωρολόγια, τα Τριώδια, τα Μηναία και τα Ευχολόγια<sup>18</sup>. Αυτό συμβαίνει φυσικά για το πρώτο μέρος του Τροπολογίου. Το δεύτερο μέρος, με την οκτάηχη ταξινόμηση της αναστασίμου υμνογραφίας των Κυριακών, ίσως ήταν κάποια σχετικά διαμορφωμένη Οκτώηχος. Η υπόθεση αυτή ενισχύεται, εάν ληφθεί υπόψη ότι ο όρος Τροπολόγιο στα χρόνια μετά το Δαμασκηνό, όταν πια οι παλαιοί ύμνοι είχαν αντικατασταθεί από τους κανόνες, επεξηγείται ως εξής: «Τροπολόγιον, ήτοι 'Οκτώηχος περιέχουσα τά τε στιχηροκαθίσματα τῶν ὀκτώ ἤχων, τούς μακαρισμούς, τά ἐωθινά καί λοιπήν πάσαν ἀκολουθίαν συνήθως ψαλλομένην»<sup>19</sup>.

<sup>15.</sup> Βλ. τον κώδικα Corsinius 366 f. 161-162 στον J.-Β. Pitra, ό.π., σελ. 672.

<sup>16.</sup> J.-B. Pitra, ό.π., σελ. VIII.

<sup>17.</sup> Bl. J.-B. Pitra, ό.π., σελ. ΙΧ. Εδώ σημειώνεται ότι αυτό που ιδιαίτερα τονίζει την αξία και τη σπουδαιότητα του βιβλίου του Τροπολογίου είναι η σχέση των δύο τροπαρίων, του απολυτικίου και του κοντακίου, με τη θεία λειτουργία. Σ' όλα τα Ευχολόγια, συνεχίζει ο ίδιος μελετητής, που περιέχουν τις τρεις μεγαλοπρεπείς λειτουργίες των Αγίων Βασιλείου, Χρυσοστόμου και Γρηγορίου, υπήρχε ανέκαθεν η παράδοση να τοποθετούνται τα δύο παραπάνω τροπάρια δίπλα στα αναγνώσματα. Η σπουδαία μελωδία και το περιεχόμενό τους, καταλήγει ο Pitra, μας διαβεβαιώνουν ότι παλαιότερα στις ολονυκτίες με τη θεία λειτουργία τα κοντάκια εκτελούνταν ολόκληρα. Έτσι δικαιολογείται η χρήση του Τροπολογίου.

<sup>18.</sup> J.-B. Pitra, ό.π., σελ. VIII.

Χφ. Vindob. Theol. Gr. 146, f. 24r. Τον τίτλο αυτό, που είναι και η ονομασία του χφ.,
 βλ. στο κεφ. 7.2., πίνακα 48. Ο Π. Τρεμπέλας, Εκλογή, σελ. κζ΄, αναφέρεται στον κώδικα, αφού

Τίποτε δε μας εμποδίζει πια να δεχθούμε ότι το Τροπολόγιο είναι η αρχαιότερη λειτουργική συλλογή ύμνων της ελληνικής Εκκλησίας<sup>20</sup>. Ήδη έχουμε αναφέρει ότι η ονομασία του και το περιεχόμενό του δηλώνουν ότι περιείχε ύμνους συνθεμένους κατά το οκτάηχο σύστημα<sup>21</sup>. Ακόμη, το Τροπολόγιο επηρεάζει μορφολογικά και το περιεχόμενο της συριακής Οκτωήχου<sup>22</sup>. Σε τελική ανάλυση, οι όροι Τροπολόγιο και Οκτώηχος πρέπει να εναλλάσσονται κατά καιρούς μέχρι περίπου τον θ΄ αιώνα. Τότε αρχίζει η διάσπαση του περιεχομένου του Τροπολογίου. Το πρώτο του μέρος με τις ακίνητες εορτές διοχετεύεται, όπως είδαμε, στα διάφορα λειτουργικά βιβλία. Παράλληλα, το υποτιθέμενο δεύτερο μέρος με την αναστάσιμη υμνογραφία πλουτίζεται με την υμνογραφική παραγωγή του Ιωάννου του Δαμασκηνού<sup>23</sup>. Όπως διατυπώθηκε στα προηγούμενα κεφάλαια, ο μελωδός αυτός διαμορφώνει ριζικά την υμνογραφία με τον κινητό εορτολογικό κύκλο των οκτώ εβδομάδων σε σχέση με το Πάσχα.

Αλλά η διάσπαση του Τροπολογίου, ενώ συντελείται ουσιαστικά με το μεγάλο κύμα των νέων μουσικών συνθέσεων, είναι συνάρτηση και άλλων παραγόντων. Η πρώτη αφορμή δίνεται κατά την περίοδο της εικονομαχίας. Τότε, με την καταστροφή των ειληταρίων, χάθηκαν οι περισσότεροι από τους παλαιούς ύμνους<sup>24</sup>. Ακόμη, οι νέες λειτουργικές ανάγκες επέβαλαν την αναμόρφωση του τυπικού του Αγίου Σάββα<sup>25</sup>. Ο Σωφρόνιος, ο Δαμασκηνός και ο Θεόδωρος Στουδίτης άνοιξαν νέους δρόμους στη λειτουργική παράδοση. Το φάσμα της μεταρρυθμίσεως έφθασε μέχρι και τα ιταλοελληνικά μοναστήρια<sup>26</sup>. Κάτω από τις συνθήκες αυτές αποσπάστηκαν και ανακαινίστηκαν τα διάφορα τμήματα του Τροπολογίου. Πρώτα η αναστάσιμη ακολουθία που καθιερώθηκε πια ως Οκτώηχος με τον κύκλο των οκτώ εβδομάδων. Ακολούθησαν το Τριώδιο με την ανακαίνισή του και η ακίνητη ακολουθία που κατέληξε στη διαμόρφωση των βιβλίων των Μηναίων<sup>27</sup>.

παίρνει την πληροφορία από τον Pitra. Για τον κώδικα βλ. Η. Hunger-O. Kresten-Ch. Hannick, Katalog der griechischen Handschriften der Österreichischen Nationalbibliothek 3/2, Wien 1984, σελ. 169 εξ. Πρβλ. W. Christ-M. Paranikas, Anthologia graeca, σελ. LXX.

- 20. Ο Κ. Krumbacher, μν. έργο, σελ. 582, τονίζει ότι η διάσωση πολλών αρχαίων ύμνων και των ονομάτων των συνθετών τους οφείλεται στα δύο αρχαία λειτουργικά βιβλία, το Τροπολόγιο και το Τριώδιο.
  - 21. Βλ. κεφ. 3.3.
  - 22. Ό.π.
  - 23. Βλ. κεφ. 3.4.
  - 24. Βλ. Π. Τρεμπέλα, Εκλογή, σελ. κθ΄.
  - 25. Βλ. J.-Β. Pitra, Hymnographie, σελ. 52 και Π. Τρεμπέλα, Εκλογή, σελ. λ΄.
- 26. Βλ. J.-B. Pitra, *Hymnographie*, σελ. 57<sup>·</sup> «D' autre part, saint Théodore Studite, s' inspirant des traditions des Acémètes, renouvela ou maintint, avec une prudente discrétion, un office moins prolixe, qui paraît avoir passé de Studium aux monastères italo-grecs». Πρβλ. και G. Scirò, «Η βυζαντινή λογοτεχνία της Σικελίας...», σελ. 175 εξ.
- 27. Για το Τριώδιο βλ. J.-B. Pitra, Hymnographie, σελ. 58. Για την ανακαίνιση του Τριωδίου και των Μηναίων βλ. Κ. Krumbacher, μν. έργο, σελ. 695, Πρβλ. W.Christ M. Paranikas,

Για το μεγάλο αυτό υμνογραφικό και λειτουργικό αναβρασμό συμφωνεί και η χειρόγραφη παράδοση του Τροπολογίου. Ο J.-Β. Pitra παρατηρεί πως οι τρεις πιο σπουδαίοι κώδικες της συλλογής μας, ο Corsinius, ο Taurinensis και της Μόσχας, είναι γεμάτοι από χάσματα και παραλείψεις28. Είναι λοιπόν φανερό, κατά τον ίδιο ερευνητή, πως οι τρεις ερανιστές των παραπάνω κωδίκων δεν αντλούν απο μια πηγή, αλλά από ποικίλες. Ωστόσο, πρέπει να δεχθούμε ότι υπήρχε κάποιο παλαιότερο βασικό και εκτενέστερο έργο. Από αυτό οι ερανιστές άντλησαν το υλικό τους, το οποίο ανέμειξαν με άλλα ποικίλα υμνογραφήματα<sup>29</sup>. Το παλαιό αυτό έργο πρέπει να ήταν το Τροπολόγιο. Άλλωστε, η έμφαση που δίνει ο Θεόδωρος Στουδίτης στο γεγονός ότι του αφαιρέθηκε το Τροπολόγιο δείχνει πως το βιβλίο αυτό κατείχε κεντρική και πολύ σημαντική θέση στη λατρεία. Ακόμη, οι συλλογές της μουσικής, που επιμένουν σε μια ενιαία κατάταξη της υμνογραφίας, υπενθυμίζουν το αρχαίο Τροπολόγιο. Το παλαιό Στιχηράριο και Ειρμολόγιο αντλούν απο το βιβλίο αυτό τους ύμνους και τους κατατάσσουν σύμφωνα με το μηνολόγιο, την Οκτώηχο και τον κινητό εορτολογικό κύκλο του Τριωδίου και Πεντηκοσταρίου30.

Συμπερασματικά, μπορεί να λεχθεί ότι το Τροπολόγιο είναι από τις σπουδαιότερες συλλογές της ελληνικής υμνογραφίας. Η ονομασία του (τρόπος -λόγος) σημαίνει τη συλλογή των τρόπων, δηλαδή των ήχων<sup>31</sup>. Ανάλογη είναι και η σημασία της Οκτωήχου. Έτσι, και στη μια και στην άλλη περίπτωση, η μουσική έννοια επισκιάζει τη λογοτεχνική, παρά το γεγονός ότι έχουμε μπροστά μας συλλογές ύμνων. Αυτό σημαίνει πως οι συλλογές αυτές αντιπροσωπεύουν καθαρά συνθετικό έργο, το οποίο δουλεύει πάνω σ' ένα συγκεκριμένο τεχνικό σχέδιο. Με τις προϋποθέσεις αυτές η ποίηση κυριολεκτικά υποτάσσεται στη μουσική, γιατί σε τελική ανάλυση η ποίηση ανεξάρτητα από τους νόμους και τις αρχές της μουσικής συνθέσεως δε θα ήταν πια μελουργία ή ψαλμωδία<sup>32</sup>. Έτσι, τα ποιήματα, λ.χ., του Γρηγορίου Θεολόγου, παρά το υψηλό θεολογικό

Anthologia graeca, σελ. ΧLVIII. Βλ. ακόμη Ε. Τωμαδάκη, Ιωσήφ ο υμνογράφος, σελ. 78, όπου και σχετική βιβλιογραφία.

- 28. J.-B. Pitra, Analecta sacra I, σελ. VII.
- 29. Ό.π., σελ. ΧVΙΙ και Π. Τρεμπέλα, Εκλογή, σελ. κη΄, υποσ. 2.
- 30. Βλ. κεφ. 4.1.
- 31. Ανάλογη σημασία έχουν οι λέξεις ανθολόγιο και υμνολόγιο. Η λέξη «τροπολόγιο» πρέπει να σημαίνει το βιβλίο των τρόπων (ήχων) και όχι των τροπαρίων γενικά, γιατί σε αντίθετη περίπτωση έπρεπε να είχαμε τον όρο τροπαριολόγιο. Πρβλ. Ν. Τωμαδάκη, «Επί της ανάγκης συντάξεως θησαυρού...», σελ. 8. Από άλλη άποψη η σημασία του όρου «τρόπος» σε σχέση με την τυποποιημένη αρμονία ή τον ήχο ήταν γνωστή στους αρχαίους μουσικογράφους, όπως τον Αλύπιο τον Αριστείδη Κοϊντιλιανό και τον Πλούταρχο. Πάνω σ' αυτό βλ. Σ. Μιχαηλίδη, Εγκυκλοπαιδεία, σελ. 327.
- 32. Είναι χαρακτηριστική η θέση της μουσικής στη συζυγία που δημιουργείται με αυτήν και με την ποίηση. Στην αρχαιότητα λ.χ. η ποίηση ονομάστηκε λυρική από το μουσικό όργανο. Βλ. σχετικά, Ε. Παπανούτσου, Αισθητική, σελ. 321.

περιεχόμενό τους, δεν κατόρθωσαν να εισχωρήσουν μέσα στη λατρεία, όχι βέβαια εξαιτίας μόνο του δύσκολου λεξιλόγιού των, γιατί ανάλογο λεξιλόγιο διατηρούν και οι κατά πολύ μεταγενέστεροι Ιαμβικοί κανόνες. Στην πρώτη όμως περίπτωση λείπει αυτό που βρίσκεται στη δεύτερη, δηλαδή το μέλος. Η μελωδία, λοιπόν, στα χέρια των εκκλησιαστικών μελωδιών είναι το πρώτιστο η πρώτη ύλη χωρίς την οποία δεν υπάρχει η λειτουργική ψαλμωδία. Όλα αυτά προεξοφλούν το δυναμισμό της μουσικής παραδόσεως στην Ορθόδοξη Ανατολική Εκκλησία. Γι' αυτόν ακριβώς το λόγο οι συλλογές των ύμνων παίρνουν το όνομά τους από την πρακτική ανάγκη που τα δημιούργησε. Η οκταηχία στην περίπτωση αυτή, όπως ήδη έχει λεχθεί, είναι η βασική αιτία για τη δημιουργία τουλάχιστο των παλαιοτέρων λειτουργικών συλλογών, μεταξύ των οποίων ανήκουν το Τροπολόγιο και η Οκτώηχος. Ιδιαίτερα όμως το Τροπολόγιο τοποθετεί τις βάσεις της μεταγενέστερης ψαλτικής παραδόσεως. Οι νέοι μελωδοί του η΄ και θ΄ αιώνα στηρίζονται αποκλειστικά στο οκτάηχο σύστημα της μουσικής του αρχαίου Τροπολογίου.

# 5.2. Η Οκτώηχος

Με την επιγραφή «Οκτώηχος» ή «Οκτάηχος» φέρονται διάφορες κατά περιεχόμενο και εποχές συλλογές του λειτουργικού υμνολογίου¹. Το περιεχόμενο της αρχαίας Οκτωήχου δε διαφέρει από εκείνο του Τροπολογίου². Ήδη έχουμε αναφερθεί στην Οκτώηχο του Σεβήρου και την παράδοση της συριακής Οκτωήχου³. Ωστόσο, η ελληνική συλλογή της Οκτωήχου διαμορφώνει ένα συγκεκριμένο τύπο στα χρόνια του Δαμασκηνού. Το κύριο χαρακτηριστικό της είναι οι ενότητες των τροπαρίων πάνω στο ίδιο θέμα, δηλαδή το αναστάσιμο. Τα τροπάρια αφορούν τον εβδομαδιαίο κύκλο των οκτώ περιόδων με τους ισάριθμους ήχους για την ακολουθία των Κυριακών. Η διεύρυνση της Οκτωήχου με τον εμπλουτισμό του ίδιου κύκλου, και συγκεκριμένα των έξι ημερών κάθε εβδομάδας, με ύμνους του ήχου της προηγουμένης Κυριακής, δίνει νέα διάσταση στη συλλογή. Το νέο τμήμα, κατά μίμηση του Δαμασκηνού, περιλαμβάνει κανόνες και στιχηρά. Είναι έργο του Ιωσήφ του υμνογράφου (816-886) και ονομάζεται από τον ίδιο «'Οκτώηχος Νέω»<sup>4</sup>. Και τα δύο τμήματα συναποτελούν τη λειτουρ-

<sup>1.</sup> Σχετικά με την ονομασία βλ. Γ. Μπεκατώρου, «Παρακλητική», ΘΗΕ 10, σελ. 28. Πρβλ. Ch. Hannick, «Le texte de l' Oktoechos», σελ. 38.

<sup>2.</sup> Αρχαία Οκτώηχο θεωρούμε τη συλλογή πριν από τον Ιωάννη Δαμασκηνό, στην οποία αναφέρονται τα Γεροντικά.

<sup>3.</sup> Βλ. κεφ. 3.3.

<sup>4.</sup> Βλ. Παρακλητική, ήτοι Οκτώηχος η μεγάλη, έκδ. Ρώμης 1885, σελ. 696 και συγκεκριμένα Σάββατο πλ. δ΄ ήχου τον κανόνα του Ιωσήφ με την ακροστιχίδα: «Τῆς Ὁκτωήχου τῆς Νέας θεῖον τέλος, πόνοι δὲ Ἰωσήφ».

γική συλλογή που φέρει, κατά τους μετέπειτα χρόνους, την επιγραφή: «Παρακλητική, ήτοι 'Οκτώηχος ή Μεγάλη»<sup>5</sup>.

Υφίσταται ακόμη ο τύπος της συλλογής με την επιγραφή «Οκτώηχος» χωρίς το χαρακτηρισμό «Μεγάλη». Εδώ περιλαμβάνεται μόνο η αναστάσιμη ακολουθία της Κυριακής για κάθε έναν από τους οκτώ ήγους. Ο Ε. Wellesz θεωρεί λανθασμένη την άποψη ότι η μορφή αυτή του βιβλίου είναι συντομευμένη έκδοση της Παρακλητικής6. Η Οκτώηχος, σύμφωνα με τον ίδιο ερευνητή, μια συλλογή ύμνων για έναν κύκλο από οκτώ συνεγείς Κυριακές, ήταν ήδη σε χρήση στις μέρες του Σεβήρου, του μονοφυσίτη Πατριάρχη Αντιοχείας. Στον ίδιο χώρο, δηλαδή τη Συρία, οι μεγάλοι βυζαντινοί υμνογράφοι, ο Ανδρέας ο Κρήτης και ο Ιωάννης Δαμασκηνός δημιουργούν τις συνθέσεις τους, που απαρτίζουν την Οκτώηχο και χρησιμοποιούνται στη βυζαντινή λειτουργική πράξη<sup>7</sup>. Με τις θέσεις αυτές ο Ε. Wellesz προσπαθεί για μια ακόμη φορά να τοποθετήσει τις αρχές της βυζαντινής μελουργίας στη συριακή παράδοση. Ιδιαίτερα επικαλείται τις έρευνες του J. Jeannin που ασχολήθηκε εκτενώς με την Οκτώηχο του Σεβήρου. Οι θέσεις όμως αυτές γενικεύουν το πολύπλοκο θέμα της συλλογής της ελληνικής Οκτωήχου και παραμερίζουν την πλούσια χειρόγραφη παράδοσή της. Έτσι, χωρίς τη συστηματική μελέτη των πηγών, είναι επόμενο να διαπραχθούν ορισμένα λάθη. Συγκεκριμένα, η δαμασκήνεια συλλογή του κύκλου των οκτώ Κυριακών, χωρίς τις υπόλοιπες μέρες της εβδομάδος, συγχέεται με τη μεταγενέστερη Οκτώηχο. Η τελευταία, σε αντιδιαστολή με τη Μεγάλη Οκτώηχο ή Παρακλητική της οποίας σίγουρα είναι επίτμηση, λέγεται Μικρά. Τα κατηγορήματα όμως αυτά όχι μόνο είναι μεταγενέστερα, αλλά και αφορούν ένα διαφοροποιημένο περιεχόμενο. Χωρίς αυτή τη βασική διάκριση διατυπώθηκαν και οι

<sup>5.</sup> Βλ. χφ. ΙΒ 257, f. 116-367 (ιβ΄ αι.). Πρβλ. Α. Παπαδοπούλου-Κεραμέως, Ιεροσολυμιτική βιβλιοθήκη Β΄, σελ. 383. Εδώ υπάρχει μαζί το περιεχόμενο της Οκτωήχου του Δαμασκηνού και εκείνης του Ιωσήφ. Για την Παρακλητική βλ. Γ. Μπεκατώρου, μν. έργο. Επίσης βλ. Ε. Wellesz, Α History, Oxford 1961², σελ. 140. Ο συγγραφέας αυτός με αφορμή τις παρατηρήσεις του J. Pargoire (L' Église byzantine de 527 à 847, Paris 1905, σελ. 332-333) σημειώνει «After the end of the Iconoclastic controversy during a renascence of religius activity, the monks of the Studios monastery, but also Joseph the Hymn-writer, filled in the Offices between the Sundays and composed the 'Great Oktöechos', or the 'New Oktöechos', i.e. the Parakletike». Κατά τον G. Schirò, «Η βυζαντινή λογοτεχνία της Σικελίας...», σελ. 177, ο Ιωσήφ ο Υμνογράφος με το μαθητή του από τη Σικελία Θεοφάνη συμπλήρωσε την Οκτώηχο, που από το Δαμασκηνό και το Μητροφάνη είχε περιοριστεί μόνο στις Κυριακές, δημιουργώντας τη Νέα Οκτώηχο ή Παρακλητική. Πρβλ. Ε. Τωμαδάκη, Ιωσήφ ο Υμνογράφος, σελ. 87 και Ch. Hannick, «Le texte de l' Oktoechos», σελ. 38 εξ.

<sup>6.</sup> E. Wellesz, A History, Oxford 1961<sup>2</sup>, σελ. 140 «The Parakletike has also a second name; it is called 'The Great Oktoëchos' (η μεγάλη Οκτώηχος), i.e. the book containing the eight modes. An edition of the book is also used which contains only the eight Sundey Offices. It is called Oktoëchos (without the added words η μεγάλη). The latter is generally considered to be an abridged version of the Parakletike, but this view is wrong».

<sup>7.</sup> E. Wellesz, ó.π.

απόψεις του Κ. Σάθα τον περασμένο αιώνα<sup>8</sup>. Ο συγγραφέας αυτός, έχοντας υπόψη του τους νεότερους κώδικες και τις έντυπες εκδόσεις της Οκτωήχου, αμφισβητεί ως συγγραφέα το Δαμασκηνό.

Η Οκτώηγος του Δαμασκηνού περιέχει αρχικά στιχηρά τροπάρια και κανόνες. Ενώ όμως η μορφή της συλλογής του Αγιοσαββίτη μελωδού μάς είναι γνωστή, το περιεχόμενό της, ειδικά εξαιτίας της ταχύτατης διαμορφώσεώς του, δεν είναι καθόλου εύκολο να εντοπιστεί. Ήδη έχει αναφερθεί η σημαντική πληροφορία του Ιωσήφ του Υμνογράφου, σύμφωνα με την οποία η δική του Οκτώηχος, με τα τροπάρια και τους κανόνες για τις έξι μέρες του κύκλου των οκτώ εβδομάδων, είναι η «Νέα». Η παλαιά, με τις ακολουθίες των οκτώ Κυριακών, την οποία απομιμείται από την άποψη της συνθέσεως η «Νέα», είναι χωρίς αμφιβολία του Δαμασκηνού. Αλλά το περιεχόμενο της δαμασκήνειας Οκτωήχου διαφοροποιείται στα πλαίσια των νέων αναγκών του λειτουργικού τυπικού, που μεθοδεύει την εξέλιξη της τάξεως των ύμνων<sup>10</sup>. Η υμνογραφία, λ.χ., χωρίζεται σε εσπερινή και ορθρινή. Στην εσπερινή τα στιχηρά είναι δύο κατηγοριών, τα εσπέρια και του στίχου (απόστιχα), ενώ στον όρθρο έχουμε τα στιχηρά των αίνων. Ανάλογη ρύθμιση επικρατεί και στην κατοπινή Παρακλητική. Ακόμη, ορισμένα από τα στιχηρά και τους κανόνες της Οκτωήχου του Δαμασκηνού ανήκουν και σε άλλους Αγιοσαββίτες συνθέτες11.

Γενικά, η εξέλιξη του περιεχομένου της Οκτωήχου με την ακολουθία της Κυριακής και της υπολοίπου εβδομάδας παρουσιάζει έντονες διακυμάνσεις<sup>12</sup>. Παρατηρείται ότι νέες ομάδες τροπαρίων πλαισιώνουν πολύ γρήγορα τα παλαιά τροπάρια και τους κανόνες. Ορισμένες φορές τα νέα αντικαθιστούν τα παλαιά<sup>13</sup>. Έτσι, οι συνθέσεις της οκταηχίας με τα μεσώδια καθίσματα και τα κοντάκια με τους οίκους, τα θεοτοκία, τα καθίσματα της στιχολογίας, τους αναβαθμούς, τα προκείμενα, τα άμνημα προκείμενα των Ευαγγελίων, τα εξαποστειλάρια, τα δοξαστικά εωθινά, τα στιχηρά ιδιόμελα, τους τριαδικούς ύμνους, τα φωταγωγικά, τους παρακλητικούς κανόνες της Θεοτόκου κ.ά., απαρτίζουν το περιεχόμενο της Μεγάλης Οκτωήχου ή Παρακλητικής. Αλλά και η σύνθεση του περιεχομένου της συλλογής αυτής δεν είναι σταθερή για όλη τη χειρόγραφη παράδοση. Παράδειγμα ο κώδικας ΙΒ 257 του ιβ΄ αιώνα που διατηρεί διαφορετική τάξη από τη σημερινή<sup>14</sup>. Επίσης, αρκετοί κανόνες του Κοσμά, του Ιωάννου μοναχού (=

<sup>8.</sup> Βλ. Ιστορικόν δοκίμιον, σελ. ρνθ΄, και ρξδ΄ εξ.

<sup>9.</sup> Πρβλ. Ε. Τωμαδάκη, μν. έργο, σελ. 78.

<sup>10.</sup> Βλ. Γ. Μπεκατώρου, μν. έργο, σελ. 30.

<sup>11.</sup> Γ. Μπεκατώρου, ό.π. και G. Schirò, μν. έργο, σελ. 177.

<sup>12.</sup> Βλ. Ε. Τωμαδάκη, «Κανόνες...», σελ. 253 και Ch. Hannick, ό.π., σελ. 43 εξ.

<sup>13.</sup> Για μιά γενική εικόνα της καταστάσεως αυτής της Οκτωήχου βλ. Γ. Μπεκατώρου, μν. έργο, σελ. 33. Γενικές επίσης πληροφορίες για την Οκτώηχο βλ. Μ. Stöhr, «Oktoechos», *MGG* 9, σελ. 1918 εξ. και I.Thomas, «Octoechos», NCE X, σελ. 640 εξ.

<sup>14.</sup> Βλ. Α. Παπαδοπούλου-Κεραμέως, Ιεροσολυμιτική βιβλιοθήκη Β΄, σελ. 383 «Παρακλητική ήτοι Οκτώηχος η μεγάλη, τα μεμβράνινα φύλλα κατέχουσα (116-367), τάξιν όμως έχουσα

Δαμασκηνού;), του Θεοφάνους, του Θεοδώρου Στουδίτου, του Ιγνατίου και του Ιωσήφ του Υμνογράφου, ενώ συντέθηκαν για ορισμένες μέρες της Παρακλητικής, δεν περιλαμβάνονται στις μέχρι τώρα εκδόσεις της που έγιναν μετά την Άλωση της Κωνσταντινουπόλεως και με βάση τα χειρόγραφα που βρέθηκαν στην Ιταλία<sup>15</sup>.

Η κατάσταση αυτή της Οκτωήχου αποδίδεται στην αυθαιρεσία των διαφόρων αντιγραφέων και καλλιγράφων, οι οποίοι κατά την κρίση τους πρόσθεσαν, παρέλειψαν και αντικατέστησαν πολλά τροπάρια, ενώ ακόμη άλλαξαν ορισμένα από αυτά. Αργότερα, η παραφθορά του περιεχομένου της συλλογής ολοκληρώθηκε με τις έντυπες εκδόσεις, που έγιναν χωρίς την επίσημη έγκριση και την απαιτούμενη επιμέλεια των εκκλησιαστικών αρχών<sup>16</sup>.

Ύστερα από όλα αυτά συμπεραίνουμε ότι η συλλογή της Οκτωήχου στην ελληνική λειτουργική υμνογραφία, με τις διάφορες ανακατατάξεις του περιεχομένου της, συνιστά ένα από τα πιο δύσκολα αντικείμενα έρευνας<sup>17</sup>. Πέρα από αυτό η μουσική ενότητα του βιβλίου, με βάση τις θεωρητικές αρχές του συστήματος της οκταηχίας, δημιουργεί μια σταθερή παράδοση. Στη σημερινή λειτουργική πράξη η Οκτώηχος αποτελεί τη συγκεφαλαίωση ολόκληρης της μουσικής παραδόσεως της Ανατολικής Εκκλησίας<sup>18</sup>. Ιδιαίτερο φυσικά ενδιαφέρον προκαλούν οι ύμνοι της Οκτωήχου με την παλαιά σημειογραφία, που βρίσκονται στα διάφορα Στιχηράρια και Ειρμολόγια. Οι μελετητές των ΜΜΒ ενδιαφέρθηκαν ιδιαίτερα και περιέλαβαν τους ύμνους αυτούς στη σειρά Transcripta με το χαρακτηριστικό τίτλο: «The Hymns of the Octoechus»<sup>19</sup>.

## 5.3. Ο οκτάηχος λειτουργικός κύκλος του εορτολογίου

Μεγάλο ενδιαφέρον προκαλεί στους ερευνητικούς κύκλους ένα κείμενο του Bar-Hébraeus (1226-1286) σχετικό με μια ιδιόμορφη ταξινόμηση των οκτώ ήχων στο συριακό εορτολόγιο. Οι ερευνητές όμως δεν αναφέρθηκαν καθόλου στην ελληνική λειτουργική πράξη, που παρουσιάζει το ίδιο ακριβώς φαινόμενο μέσα στα ίδια εορτολογικά πλαίσια.

διάφορον της νυν διό και τα λείποντα ταύτη προσέθηκεν έτερος ύστερον εν τοις προτεταγμένοις εκ χάρτου φύλλοις».

- 15. Ε. Τωμαδάκη, «Κανόνες...» σελ. 254.
- 16. Γ. Μπεκατώρου, μν. έργο, σελ. 30.
- 17. Ο Ε. Τωμαδάκης, «Κανόνες...» σελ. 255, αναφέρεται σε ένα μόνο χειρόγραφο και σημειώνει χαρακτηριστικά «Η ιδιάζουσα καταχώρησις της ύλης, λαμβάνομένου υπ' όψιν και του χρόνου συγγραφής του χειρογράφου, επιτρέπει, πιθανώς, να συναγάγωμεν οίαν διαμόρφωσιν είχεν υποστή κατά τον δέκατο αιώνα η Οκτώηχος». Στο ίδιο σημείο ο Τωμαδάκης αναφέρει ότι μελέτη για την ιστορία της Παρακλητικής ετοιμάζει ο Ch. Hannick.
- 18. Για το Χρ. Παπαδόπουλο, *Ιστορία*, σελ. 320, η Οκτώηχος «υπήρξε δια την ημετέραν Εκκλησίαν η κρηπίς της αναστασίμου υμνογραφίας.».
- 19. Bà. H. J. W. Tillyard, «The Hymns of the Octoechus» I-II, MMB Transcripta III  $\kappa\alpha\iota$  V, Copenhague 1940  $\kappa\alpha\iota$  1949.

Η σειρά των οκτώ ήχων δημιουργείται στους κανόνες των δεσποτικών εορτών. Οι συνθέσεις των ύμνων αυτών ανήκουν στον Κοσμά το Μελωδό και στον Ιωάννη το Δαμασκηνό, ενώ τα θέματά τους αναφέρονται στις εορτές που σχηματίζουν τον ακόλουθο εορτολογικό κύκλο:

| Η Γέννηση του Σωτήρος, 25 Δεκεμβρίου       | ήχος            | α΄     |
|--------------------------------------------|-----------------|--------|
| Τα άγια Θεοφάνεια, 6 Ιανουαρίου            | <b>»</b>        | β΄     |
| Η Υπαπαντή, 2 Φεβρουαρίου                  | <b>»</b>        | γ΄     |
| Ο Ευαγγελισμός, 25 Μαρτίου και των Βαΐων   | <b>&gt;&gt;</b> | δ΄     |
| Η Ανάλυψη του Σωτήρος                      | <b>&gt;&gt;</b> | πλ. α΄ |
| Μ. Πέμπτη, Μ. Παρασκευή, Μ. Σάββατο        | <b>&gt;&gt;</b> | πλ. β΄ |
| Η Κυριακή της Πεντηκοστής                  | <b>»</b>        | βαρύς  |
| Η Ύψωση του Τιμίου Σταυρού, 14 Σεπτεμβρίου | <b>&gt;&gt;</b> | πλ. δ΄ |

Η χαρακτηριστική αυτή τοποθέτηση των οκτώ ήχων, στην ελληνική και συριακή πράξη, σύμφωνα με το εορτολόγιο πρέπει να απηχεί αρχαιότατη παράδοση<sup>1</sup>. Ο πρώτος που σχολιάζει τον οκτάηχο λειτουργικό κύκλο της ελληνικής υμνογραφίας είναι ο Θεόδωρος Πρόδρομος<sup>2</sup>. Οι απόψεις του διατυπώνονται έναν αιώνα πριν από τον Bar-Hébraeus. Αυτό έχει ιδιαίτερη σημασία αν ληφθεί υπόψη ότι ορισμένοι ερευνητές με βάση τις πληροφορίες του Bar-Hébraeus προσπαθούν να συνδέσουν την παραπάνω ταξινόμηση των οκτώ ήχων με αραβικές συμβολικές και φιλοσοφικές αντιλήψεις<sup>3</sup>.

Ο Θεόδωρος Πρόδρομος, ερμηνεύοντας τους κανόνες του Κοσμά, αναφέρει ότι ο μελωδός χρησιμοποιεί όλους τους ήχους εκτός από έναν, «εὐτακτότατα χρώμενος καί ἐπιστημονικώτατα»<sup>4</sup>. Τον πρώτο ήχο αφιερώνει στην πρώτη γιορ-

- 1. Υπάρχει κάποια διάσπαση της συνέχειας στον πλ. α΄ ήχο που τοποθετείται στην Ανάληψη. Η σημασία όμως του κύκλου βρίσκεται στη σχέση του κύριου και πλάγιου ήχου, που τοποθετούνται αισθητικά σε απόλυτη σειρά, όπως θα δούμε παρακάτω. Ο Θ. Ξύδης, Βυζαντινή υμνογραφία, σελ. 112, αναφέρει ότι η ταξινόμηση των κανόνων των δεσποτικών εορτών έχει κάποια συνέχεια και ότι «μάλιστα μπορεί να αναζητηθεί και αιτιώδης σχέση ανάμεσα στο νόημα της εορτής και στον ήχο του δικού της κανόνος».
- 2. Εξήγησις εις τους εν ταις ιεραίς δεσποτικαίς εορταίς εκτεθέντας κανόνας, έκδ. Η.Μ. Stevenson J.-B. Pitra, Theodori Prodromi commentarios in carmina sacra melodorum Cosmae hierosolumitani et Ioannis Damasceni..., Romae 1888, σελ. 31 εξ. Τις απόψεις του Θεοδώρου Προδρόμου βλ. επίσης, Νικοδήμου Αγιορείτου, Εορτοδρόμιον, Βενετία 1836, σελ. κδ΄ «Επειδή δε ο Ιερός Κοσμάς μεταχειρίζεται εις τους ασματικούς του Κανόνας τους συνήθως ψαλλομένους ήχους, δια τούτο δίκαιον εκρίναμεν να παραθέσωμεν εις τους αναγνώστας και την περί τούτων είδησιν, ως ένα ήδυσμα, καθώς αναφέρει περί αυτών ο Θεόδωρος...». Τις παρατηρήσεις του Θεοδώρου παραλαμβάνει από το Νικόδημο ο Γ. Παπαδόπουλος, Συμβολαί, σελ. 232 εξ. Ο Π. Τρεμπέλας, Εκλογή, σελ. 191, παραπέμπει στο Γ. Παπαδόπουλο και δεν έχει υπόψη του τους προηγούμενους. Αναφέρει μάλιστα πως είναι περίεργο που ο Κοσμάς δε συνέταξε τροπάρια σε πλ. α΄ ήχο. Η θέση του Π. Τρεμπέλα, ότι ίσως οι ήχοι παλαιότερα να ήταν επτά, είναι εντελώς αβάσιμη.
  - 3. Τις θέσεις αυτές, όπως θα δούμε, διατυπώνει ο E. Werner.
  - 4. Θεοδώρου Προδρόμου, Εξήγησις, μν. έκδ., σελ. 31.

τής Γεννήσεως του Σωτήρος το δεύτερο στη δεύτερη εορτή του Βαπτίσματος τον τρίτο στην Υπαπαντή, η οποία, αν και είναι δεύτερη κατά τη φυσική της τάξη, τοποθετείται τρίτη κατά τον εορτολογικό κύκλο του έτους5. τον τέταρτο στην Κυριακή των Βαΐων. Στη συνέχεια, αφού μπαίνει στις γιορτές των αχράντων Παθών του Σωτήρος, παραβλέπει τον πλάγιο του πρώτου «ώς πανηγυριστήν καί χαρίεντα καί μή προσήκοντα πάθεσι»<sup>6</sup>. Αντίθετα, χρησιμοποιεί κατακόρως το δεύτερο και τον πλάγιο του δευτέρου, ολόκληρη τη Μεγάλη Εβδομάδα «ύπτιωτέρους τούτους τούς ήχους εύρών καί διά τοῦτο πενθικωτέρους»<sup>7</sup>. Ύστερα, στην επιφοίτηση του Αγίου Πνεύματος τον πλάγιο του τρίτου και βαρύ «ήρμόσατο ήχον, μιμούμενος, οίμαι, τόν τότε τοῖς ᾿Αποστόλοις οὐρανόθεν ήχον καταρρηγέντα: "Έγένετο γάρ" φησίν (Πρ 2,2), "ήχος καθάπερ φερομένης βιαίας πνοῆς καί ἐπλήρωσε τόν οἶκον, οὖ ἦσαν καθήμενοι" οἱ 'Απόστολοι»8. Και τον τελευταίο ήχο, δηλαδή τον πλάγιο του τετάρτου, αφιερώνει στην εορτή που είναι η τελευταία ανάμεσα σ' όλες, στην Ύψωση του Τιμίου Σταυρού9. «Έπιτρέπει δέ καί ἄλλως τῆ σταυρικῆ πανηγύρει ὁ τέταρτος πλάγιος ἦχος, ὡς μέν τέταρτος διά τήν τετραμέρειαν τοῦ σταυροῦ, ὡς δέ πλάγιος, διά τήν πρός τήν κεραίαν οἰκείωσιν. ἥν τις διά τοῦ πλαγιασμοῦ πρός τό ι συναπτομένη, σχηματίζει κάλλιστα τόν σταυρόν. Τοσαῦτα περί τῶν ἤχων καί τῆς τούτων εὐκτάκτου παρά τῷ ποιητῆ χρήσεως διαλαβόντες...»<sup>10</sup>.

Η σημασία της οκτάηχης διευθετήσεως των κανόνων του εορτολογίου αυξάνει από τη στιγμή που το θέμα αυτό συνδέεται με τις φιλοσοφικές και αισθητικές περιοχές. Βέβαια είναι γνωστό ότι με τον τρόπο αυτό ξεκινά η οργάνωση των τεχνικών και θεωρητικών ζητημάτων της μουσικής. Ωστόσο, το κεφάλαιο αυτό ανοίγει με τις έρευνες του J. Jeannin<sup>11</sup>.

Ο Bar-Hébraeus είναι ένας Σύριος συγγραφέας που προσπαθεί να προσδιορίσει το ήθος και το χαρακτήρα των εκκλησιαστικών μελωδιών<sup>12</sup>. Σύμφωνα με

- 5. Ό.π. «τόν δέ τρίτον τῃ ἐφεξῆς δηλονότι τῆς Ύπαπαντῆς ἡν δευτέραν οὐσαν τῇ αὐτῆς φύσει τρίτην ὁ τοῦ ἡλίου δρόμος ἐποίησε τήν γάρ τῆς περιτομῆς καί τῶν ὀνομαστηρίων ἐώ, νομικωτέραν οὐσαν καί Ἰουδαϊκωτέραν».
  - 6. Ό.π.
  - 7. Ό.π.
  - 8. 'O.π.
- 9. Ό.π. «Εἴτα τόν τελευταῖον ἐν ἤχοις, τόν πλάγιόν φημι τοῦ τετάρτου, τῆ τελευταία τῶν ἑορτῶν τῆ σταυρικῆ Ύψώσει ἀπεχαρίσατο· εἰ γάρ πρώτην τῶν ἄλλων ὁ τοῦ χρόνου αὐτήν ἑσχεδίασε δρόμος, ἀλλά τῆ ἑαυτοῦ φύσει τελευταία τῶν ἄλλων καθέστηκεν, ὅτι καί μετά πολλάς ὲτῶν περιόδους μετά τήν ἀνάληψιν τοῦ Σωτῆρος ἐνήργηται».
  - 10. Ό.π., σελ. 32.
- 11. Bλ. J. Jeannin J. Puyade, «L' Oktoëchos...», OC n.s. 3 (1913), σελ. 284 και J. Jeannin J. Puyade A. Lassalle, Mélodies liturgiques I, σελ. 21.
- 12. Βλ.. Ethicon, De la cause maturelle des modes, έκδ. Bedjan, σελ. 69 εξ. Ακόμη βλ. τα δύο έργα της προηγουμένης υποσ., σελ. 284 και 21 αντίστοιχα. Για το ίδιο θέμα ο G. Reese, . Music in the Middle Ages, σελ. 72, παραπέμπει στον H. Abert, Die Musikanschauung des Mittelalters unt ihre Grundlagen, Leipzig 1905.

αυτόν, οι πρώτοι που ανακάλυψαν την τέχνη των ήχων και των μουσικών τρόπων, τους δημιούργησαν πάνω στον τύπο των τεσσάρων στοιχείων με τις τέσσερις ιδιότητες: κρύο, ζεστό, υγρό, ξηρό. Κανένα από τα στοιχεία αυτά δε βρίσκεται σε απλή κατάσταση χωρίς να είναι συνδυασμένο με κάποιο άλλο<sup>13</sup>. Έτσι, με υπόδειγμα τους διαφορετικούς συνδυασμούς των τεσσάρων στοιχείων δημιουργούνται δώδεκα διαφορετικού σε γένος ήχοι. Αυτούς χρησιμοποιούν οι Πέρσες μουσικοί. Αλλά οι Έλληνες, οι Σύροι και άλλοι έχουν αποβάλει τα είδη που δέχονται το συνδυασμό σε ίση αναλογία των δύο στοιχείων και έχουν επιλέξει οκτώ τρόπους που τους ονόμασαν ηχωδίες<sup>14</sup>. Οι υπόλοιποι τέσσερις θεωρήθηκαν αταίριαστοι και καταργήθηκαν<sup>15</sup>.

Πάνω στη βάση αυτή συμφώνησαν οι μουσικοί εμπειρικά ότι ο πρώτος και ο πέμπτος ήχος (πλ. α΄) αναπτύσσουν το ζεστό και το υγρό. Ειδικά στον πρώτο ήχο το υγρό βρίσκεται πιο απαλό και πιο ασθενικό, γιατί είναι πιο γλυκύς και μυστηριώδης 16. «Γι' αυτόν ακριβώς το λόγο ο κανόνας της Γεννήσεως έχει συντεθεί πάνω στόν ήχο αυτό. Είναι πράγματι μια γιορτή χαράς, άφθονη σε ευτυχία και πλούσια σε αγαλλίαση, και αυτή η χαρά αναγγέλθηκε τη μέρα αυτή σε όλο τον κόσμο. Εξάλλου, ο κανόνας της Αναστάσεως εκφράζει τη χαρά και τη μεγάλη ευθυμία των μαθητών και των αγίων γυναικών. Από την άλλη πλευρά, όπως η διαπεραστική θερμότητα είναι αισθητή στον πέμπτο ήχο, έτσι και ο κανόνας της Αναλήψεως έχει συντεθεί στον ήχο αυτό. Γιατί εκείνη τη μέρα, όταν ο Κύριος χωρίστηκε από τους μαθητές του και ανέβηκε στον ουρανό, φλογίστηκαν από τη φωτιά της αγάπης και πυρπολούμενοι από την επιθυμία γι' αυτόν αγκαλιάστηκαν και χωρίς το βάρος του σώματός τους πέταξαν μαζί του στον αέρα» 17.

«Ο δεύτερος και ο έκτος ήχος (πλ. β΄) αυξάνουν το κρύο και το υγρό. Αλλά το κρύο μέτρια υγρό και ταπεινό βρίσκεται στο δεύτερο ήχο. Γι' αυτό ο κανόνας των Θεοφανείων μελοποιήθηκε στον ήχο αυτό. Τη μέρα αυτή ο Διδάσκαλος καταδέχτηκε να βαπτιστεί από το δούλο, ενώ το ύψος του μεγαλείου του επιβεβαιώθηκε από το Πνεύμα το Άγιο που ήλθε πάνω του και που ακούσθηκε να λέει. "Οὐτός ἐστιν ὁ υἰός μου ὁ ἀγαπητός". Ωστόσο, όπως ένα υγρό κλίνει περισσότερο στον πόνο και τη θλίψη, πιο θλιβερός και λυπημένος είναι ο έκτος ήχος σε αναλογία μεγαλύτερη από τους άλλους. Πάνω σ' αυτόν μελοποιήθηκαν οι κανόνες της Μ. Πέμπτης, της Μ. Παρασκευής και του Μ. Σαββάτου, που

<sup>13.</sup> Bλ. J.Jeannin-J.Puyade, «L' Octoëchos...», σελ. 284 και J. Jeannin-J. Puyade-A. Lassalle, Mélodies liturgiques I, σελ. 21.

<sup>14.</sup> Bλ. J. Jeannin - J. Puyade - A. Lassalle, ό.π.

<sup>15.</sup> Ό.π., υποσ. 4.

<sup>16.</sup> Ό.π.

<sup>17.</sup> Bar-Hébraeus, Ethicon, ό.π. Η μετάφραση από τα γαλλικά γίνεται πιο ελεύθερη για να γίνει κατανονητό το κείμενο.

<sup>18.</sup> *Μθ* 3, 17.

είναι πραγματικά ημέρες του Πάθους»<sup>19</sup>.

«Ο τρίτος και ο εβδομος ήχος (βαρύς) αναπτύσσουν το ζεστό και το ξηρό. Αλλά το ξηρό, τραχύ και παροξυμένο, κυριαρχούν στον τρίτο ήχο. Γι αυτό ακριβώς ο κανόνας της Υπαπαντής μελοποιήθηκε σ' αυτόν. Εκείνη τη μέρα ο γέρων Συμεών συζήτησε με την Παρθένον σε οξύ και σκληρό ύφος όπως: "καί σοῦ δέ αὐτῆς τήν ψυχήν διελεύσεται ρομφαία"<sup>20</sup>. Και όπως η διάπυρη μάζα που ενεργεί με ορμή ο κανόνας της Πεντηκοστής μελοποιήθηκε στον έβδομο ήχο. Εκείνη τη μέρα το Άγιον Πνεύμα φανερώθηκε στους μαθητές με τη μορφή πυρίνων γλωσσών, οι οποίες στάθηκαν πάνω απ' αυτούς»<sup>21</sup>.

«Ο τέταρτος και ο όγδοος ήχος (πλ. δ΄) τονίζουν το κρύο και το ξηρό. Αλλά το κρύο που είναι συγγενές με το φόβο κυριαρχεί στον τέταρτο ήχο. Γι' αυτό ο κανόνας του Ευαγγελισμού της Θεοτόκου τονίστηκε στον ήχο αυτό. Τη μέρα αυτή η Παρθένος, που δε γνώριζε τη σαρκική ένωση, θορυβήθηκε ακούγοντας να γίνεται λόγος για σύλληψη και γέννηση παιδιού. Ακόμη, από φόβο μήπως εξαπατάται, όπως η μητέρα της Εύα, λέει στον Άγγελο: "Φοβούμαι ότι με εξαπατάς όπως έκανε ο όφις που αφάνισε τη μητέρα μου στον επίγειο παράδεισο"<sup>22</sup>. Και για τον κανόνα των Βαΐων συμβαίνει το ίδιο. Τη μέρα εκείνη ο βασιλέας που είναι θρονιασμένος επί των Χερουβίμ με ταπεινοφροσύνη ανέβηκε πάνω σ' ένα μικρό όνο. Αλλά, όπως η διαπεραστική και σκληρή ξηρότητα κυριαρχεί στον όγδοο ήχο, οι κανόνες των Μαρτύρων, που περιφρόνησαν τα μαρτύρια και έδειξαν ηρωικό θάρρος, μελοποιήθηκαν στον ήχο αυτό»<sup>23</sup>.

Οι παραπάνω περιγραφές του Bar-Hébraeus προκάλεσαν ποικίλα σχόλια. Ο J. Jeannin πιστεύει πως η θεωρία της μουσικής που στηρίζεται στις ιδιότητες των στοιχείων δεν ανήκει στο συγγραφέα που την παρουσιάζει. Ο Bar-Hébraeus απηχεί απόψεις της εποχής του. Η ίδια θεωρία βρίσκεται και στους Άραβες μουσικούς<sup>24</sup>, όπως στον Śams ed-din, και θα την ξαναβρούμε αναπτυγμένη στον G.A. Villoteau<sup>25</sup> σύμφωνα με έναν ανώνυμο Άραβα<sup>26</sup>. Αλλά ο Bar-Hébraeus κάνει μια σύγκριση ανάμεσα στην περσική μουσική και την εκκλησιαστική. Βέβαια ο επιστημονικός χαρακτήρας των εξηγήσεών του αμφισβητείται και η προσπάθειά του να εξαρτήσει τη συριακή και τη βυζαντινή μουσική από την περσική κρίνεται ανεπιτυχής. Ίσως, η περσική μουσική, την εποχή εκείνη, να ασκούσε μια κυρίαρχη επίδραση σ' ολόκληρη την Ανατολή. Εξάλλου, η ελληνι-

<sup>19.</sup> Bar-Hébraeus, Ethicon, από J. Jeannin - J. Puyade, μν. έργο, σελ. 285 και J. Jeannin - J. Puyade - A. Lassalle, μν. έργο, σελ. 22.

<sup>20.</sup> Λκ 2, 35.

<sup>21.</sup> Bar-Hébraeus, ó.π.

<sup>22.</sup> Δε σημειώνεται το χωρίο στα δύο παραπάνω έργα.

<sup>23.</sup> Bar-Hébraeus, ó.π.

<sup>24.</sup> S.J. Collangectes, «Étude sur la musique arabe», *Journal Asiatique*, Ιούλιος-Αύγουστος (1906), σελ. 152 από το J. Jeannin - J. Puvade, «L' Octoëchos…», σελ. 285.

<sup>25.</sup> Description de l' Égypte XIV, Paris 1826, σελ. 25 εξ.

<sup>26.</sup> J. Jannin - J. Puyade, ό.π., σελ. 286.

κή και συριακή Οκτώηχος δε στηρίζονται στην περσική μουσική θεωρία, αλλά στην αρχαία ελληνική (1° τονικό σύστημα του Αριστόξενου), ενώ οι Περσοάρα-βες θεωρητικοί αναφέρονται πάντα στην ελληνική μουσική. Ακόμη, η παράθεση των ήχων του Bar-Hébraeus, πρώτος - πέμπτος, δεύτερος - έκτος, κ.τ.λ., που γίνεται για να εκφράσει το ήθος κατά ζεύγη, δε στηρίζεται στη θεωρία των ήχων με τις γνωστές σχέσεις και αναλογίες των κυρίων και των πλαγίων. Ωστόσο, δεν αποκλείεται στη διαίρεση αυτή να υπάρχει κάποια απριοριστική μίμηση σε εκείνα που ήδη είχαν διδάξει οι βυζαντινοί θεωρητικοί στην προσπάθειά τους να ανασύρουν τη θεωρία των αρχαίων<sup>27</sup>.

Ο Κ. Wachsmann, στις παρατηρήσεις του για τον Bar-Hébraeus, σχολιάζει τη συμβολική έννοια της οκταηχίας<sup>28</sup>. Οι επινοητές των οκτώ ήχων στηρίχτηκαν στη θεωρία των τεσσάρων στοιχείων ακολουθώντας τον αριθμό των φυσικών αξιών. Κάθε μουσικός τρόπος και ήχος δεν μπορεί να νοηθεί χωρίς να συνδυαστεί με έναν άλλο. Αυτή η συγγένεια αντανακλά τους συνδυασμούς των στοιχείων, στα οποία οτιδήποτε είναι θερμό είναι επίσης υγρό, όπως ο αέρας και το αίμα, ή ξηρό, όπως η φωτιά και η κίτρινη χολή<sup>29</sup>.

Για τον G. Reese, ο Bar-Hébraeus, συλλέκτης των μουσικών πληροφοριών, μας εξηγεί ότι οι μελωδικοί τύποι ταξινομήθηκαν στις λειτουργικές συλλογές σύμφωνα με κάποια συμβολική σπουδαιότητα που καθορίζει τη λειτουργική τους χρήση. Οι Σύριοι, στην προσπάθειά τους να δώσουν μια γενική έννοια στο καθετί συσχέτισαν τους οκτώ ήχους με τις τέσσερις ιδιότητες των στοιχείων. Κάθε ένας από αυτούς θεωρήθηκε ότι είχε σχέση με δύο από τις ιδιότητες αυτές που αντιστοιχούσαν στη φύση του ήθους<sup>30</sup>.

Ο Ε. Wermer, στην προσπάθειά του να στηρίζει τις θεωρίες του για την ανατολική προέλευση των οκτώ ήχων, επικρίνει τους Κ. Wachsmann και G. Reese, γιατί παραβλέπουν ότι ο Bar-Hébraeus απηχεί μόνο τυπικές αραβικές αντιλήψεις. Μια απλή παρατήρηση θα έπειθε και τους δύο ότι ο Bar-Hébraeus αντιγράφει τους Άραβες συγγραφείς της μουσικής. Απόδειξη γι' αυτό, κατά τον ίδιο ερευνητή, είναι ένα κείμενο του θ΄ αιώνα, όπου οι χορδές του λαγούτου περιορίζονται από τους μουσικός στις τέσσερις, για να συμβολίζουν τη φύση με την αναλογία των στοιχείων της και κατ' επέκταση τη σοφία με την οποία ο δημιουργός κατασκεύασε τον κόσμο. Η υψίφωνη πρώτη χορδή αντιπροσωπεύει τη φωτιά και έχει τόνο ξηρό και ζεστό. Η δεύτερη χορδή τον αέρα με την υγρασία και την απαλότητα. Η τρίτη το νερό με την υγρασία και τη δροσιά. Η τελευταία, η basso, είναι σαν τη γη βαριά και πυκνή<sup>31</sup>.

- 27. J. Jeannin J. Puyade, ό.π., σελ. 287.
- 28. K. Wachsmann, Untersuchungen, από Ε. Werner, The Sacred Bridge, σελ. 391.
- 29. K. Wachsmann, ό.π. και Ε. Werner, The Sacred Bridge, σελ. 391.
- 30. G. Reese,  $\mu\nu$ .  $\epsilon\rho\gamma$ 0,  $\sigma\epsilon\lambda$ . 72: «Syrian evidence tends to show that the melodic formulas, applied to the texts in the song collection, were classified according to their symbolical significance and that it was in relation to this significance that they were assigned their liturgical function».
  - 31. Βλ. Ε. Werner I. Sonne, «Theory and Philosophy...», σελ. 275 εξ. (κείμενο δημοσιευμένο

Είναι φανερό πως οι παρατηρήσεις των παραπάνω ερευνητών για τις θεωρίες του Bar-Hébraeus αναφέρονται σε επιμέρους σημεία. Έτσι, όμως δημιουργούνται δυσκολίες στην αναζήτηση της πραγματικής αιτίας που οδήγησε τον Bar-Hébraeus να αναπτύξει τη θεωρία του. Ήδη οι παρατηρήσεις του Ε. Werner αποδεικνύουν ότι η συμβολική συσχέτιση των τεσσάρων στοιχείων με τη μουσική είναι πολύ παλαιότερη του Bar-Hébraeus. Δε μας πείθουν όμως ότι αντιπροσωπεύουν αραβικές τυπικές συμβολικές αντιλήψεις. Έχει αποδειχθεί ότι σπουδαία ζητήματα της φιλοσοφίας και της φιλολογίας προέρχονται απ' ευθείας από μεταφράσεις ελληνιστικών βιβλίων<sup>32</sup>. Είναι χαρακτηριστική άλλωστε η άποψη του J. Jeannin, ὁ οποίος με πολλή διαίσθηση προτείνει, όπως είδαμε, την ύπαρξη κάποιας απριοριστικής μιμήσεως σε θέματα μουσικής, που οι βυζαντινοί προσπάθησαν να συσχετίσουν με την αρχαία ελληνική θεωρία. Έτσι, ξεκινώντας από το σημείο αυτό, μπορούμε να αποδώσουμε στον Bar-Hébraeus ελληνικές μουσικές επιδράσεις, όπως εκείνες που ξεκινούν από τις αλχημιστικές και χυμευτικές θεωρίες που ήδη γνωρίσαμε. Ειδικά το παράδειγμα που παραθέτει ο Ε. Werner και που κατ' αυτόν αντανακλά τυπικές αραβικές αντιλήψεις είναι στη βάση του ελληνικό. Ο Βρυέννιος μας δίνει την καλύτερη εξήγηση. Σύμφωνα με αυτόν η παλαιότερη αρμονία «τετράχορδος ήν κατά μίμησιν τής τῶν στοιχείων τοῦ παντός τετρακτύος καί τῆς τούτων εἰς ἄλληλα καθαρμογῆς»<sup>33</sup>. Έτσι, η νήτη με τον οξύτατο φθόγγο αντιστοιχούσε στη φωτιά, η παρανήτη με τον οξύτερο στον αέρα, η παρυπάτη με τον βαρύτερο στο νερό και η υπάτη με τον βαρύτατο στη γή. Όλες οι μεταβολές των φθόγγων μιμούνται τις αντίστοιχες αλλοιώσεις των τεσσάρων στοιχείων<sup>34</sup>. Την ίδια ερμηνεία έχουμε και από τον Αριστείδη

στην έκδοση του F. H. Dieterici, *Ikhwān al-Safā*, σελ. 126 εξ.). Βλ. επίσης R. Lachmann, Al-Kindī, *Über die Komposition der Mélodien* (Gesellschaft zur Erforschung der Musik des Orients, Leipzig 1931). Πρβλ. και Ε. Werner, *The Sacred Bridge*, σελ. 392.

- 32. Βλ. Γρ. Ζιάκα, Ο Αριστοτέλης στην αραβική παράδοση, Θεσσαλονίκη 1980, σελ. 108, όπου γίνεται λόγος για τη σχέση των αραβικών αριστοτελικών αποκρύφων με τα ελληνικά ψευδεπίγραφα. Πρβλ. και κεφ. 3.1.
  - 33. Μ. Βρυέννιου, Αρμονικά Ι, 1, έκδ. J. Wallis, σελ. 362 και G.H. Jonker, σελ. 56, 23.
- 34. Ό.π., σελ. 58, 1 «ἀλλά τόν μέν πρῶτον καί βαρύτατον αὐτοῦ φθόγγον ἀνάλογον ἔλεγον εἶναι τῆ γῆ, τόν δέ τέταρτον καί ὀξύτατον τῷ πυρί, τόν δέ δεύτερον καί βαρύτερον τῷ ιδατι, τόν δέ τρίτον καί ὀξύτερον τῷ ἀέρι διά λόγους τοιούσδε· καί γάρ ισπερ τῶν τεσσάρων στοιχείων τὰ μέν δύο ἐστί βαρέα, δύο κοῦφα, καί τῶν μέν βαρέων θατέρου θάτερον βαρύτερον, τῶν δέ κούφων ὁμοίως θατέρου θάτερον κουφότερον, οῦτω δή καί τῶν τεττάρων φθόγγων τοῦ παρ' αὐτοῖς εἰρημένου τετραχόρδου συστήματος οἱ μέν δύο βαρεῖς ἡσαν, οἱ δἔ δύο ὀξεῖς, καί τῶν μέν βαρέων, θάτερος θατέρου βαρύτερος, τῶν δέ ὀξέων ὁμοίως θάτερος θατέρου ὀξύτερος, καί πάλιν ισπερ τά τέτταρα στοιχεῖα, ἄλλως καί ἄλλως ὑπ' ἀλλήλων ἀλλοιούμενα καί ἐν κράσει καί πάθει γιγνόμενα διάφορα εἴδη τῶν ὄντων ἀποτελεῖ, ἐπειδάν δηλονότι ἡ ἀλλοίωσις αὐτῶν καί τό πάθος κατά φυσικούς λόγους γίγνοιτο, οὕτω δή καί οἱ τέτταρες φθόγγοι τοῦ τοιούτου συστήματος, ἄλλως καί ἄλλως ὑπ' ἀλλήλων ἀλλοιούμενοι καί οἰον ἐν κράσει καί πάθει γιγνόμενοι διάφορα εἴδη τοῦ μέλους ἀποτελοῦσιν, ἐπεινδάνπερ ὁμοίως ἡ ἀλλοίωσις αὐτῶν καί τό πάθος κατά λόγους άρμονικούς γίγνοιτο. καί πάλιν ιδωπερ ἐν τοῖς τέτρασι στοιχεῖοις τρία νοεῖται διαστήματα, ἐν οἰς αί

Κοϊντιλιανό που αναφέρει: «τῆς δέ μελφδίας τῆς τε κατά μέρη συστηματικά καί τῆς ἀπάσης κατά τήν ὅλην μελοποιΐαν ἡ μέν ἀπ' εὐθείας, ἡ δέ κατά μεταβολήν γίνεται τῆς τῶν στοιχείων τάξεως»<sup>35</sup>.

Τα παραπάνω μας οδηγούν σε μια εξήγηση του φαινομένου που ταξινομεί τους ήχους ανάλογα με τη συμβολική σημασία των ιδιοτήτων των τεσσάρων στοιχείων. Η Εκκλησία, όπως άλλωστε είδαμε στα προηγούμενα κεφάλαια, παρακολούθεί με ενδιαφέρον ολόκληρο το φάσμα των επιστημονικών και φιλοσοφικών γνώσεων<sup>36</sup>. Οι μεγάλοι εκκλησιαστικοί συνθέτες και μελωδοί γνωρίζουν την τεχνική και την αισθητική θεωρία των αρχαίων ελλήνων. Το ήθος των μελωδιών σύμφωνα με την αρχαία αντίληψη πρέπει να είναι μια από τις κύριες αιτίες που επηρεάζουν την οργάνωση της εκκλησιαστικής μουσικής. Έτσι, από ένα αρχαϊκό στάδιο, η μελοποιΐα, με τον πλούσιο και απαράμιλλο λυρισμό της που εκφράζει τη βιωματική κατάσταση των πιστών, οδηγείται στους συμβολισμούς και τη θεολογία. Ο οκτάηχος λειτουργικός κύκλος, λοιπόν, με τους κανόνες του εορτολογίου είναι μια πρώτη μορφή οκταηχίας, που βασίζεται στη διδασκαλία του ήθους της μουσικής. Όλα όμως αυτά τα χαρακτηριστικά της εκκλησιαστικής συνθέσεως φαίνεται πως επισκιάζονται με το αναστάσιμο περιεχόμενο και τη θεολογία της ογδόης ημέρας. Οι ήχοι στον αναστάσιμο κύκλο χρησιμοποιούνται όλοι μαζί, ανεξάρτητα από το ήθος τους. Έτσι, φαίνεται πως εγκαταλείπεται μια παλαιά συνήθεια για την οποία ο Bar-Hébraeus μας πληροφορεί ότι οι αρχαίοι θεωρητικοί με τον τρόπο αυτό έθεσαν τις βάσεις του συστήματος των ήχων. Αντίθετα, οι νέοι μουσικοί κινούνται από προσωπική

άλλοιώσεις καί τά πάθη τῶν φυσικῶν εἰδῶν γίγνονται, οὕτω δή καί ἐν τοῖς τέτρασι φθόγγοις τρία θεωρεῖται διαστήματα, ἐν οἰς αἱ ἀλλοιώσεις καί τά πάθη τῶν μουσικῶν εἰδῶν γίγνεται».

|        | νήτη         | δ δξύτατος φθόγγος  | πῦρ          |
|--------|--------------|---------------------|--------------|
| τόνος  |              |                     |              |
|        | παρανήτη     | δ δξύτερος φθόγγος  | ἀήρ          |
| τόνος  |              |                     |              |
|        | παρυπάτη     | δ βαρύτερος φθόγγος | ΰδωρ         |
| λεῖμμο | z            | -                   |              |
|        | <b>ύπάτη</b> | δ βαρύτατος φθόγγος | · γ <b>ή</b> |

- 35. Αριστείδου Κοιντιλιανού, Περί μουσικής ΙΙΙ, 25, έκδ. R. P. Winnington Ingram, σελ. 130, 1 εξ. «ἄν τό μέν πρῶτον ὡς γενέσεως σύμβολον γἢ προσνεμητέον, τό δέ δεύτερον ὡς καί μετέχον ἀρρενότητος ὕδατι, δι' οὐ τάς περί τήν γῆν ἐνεργεῖ γενέσεις ἡ φύσις, τό δέ τρίτον ἀέρι θῆλυ τυγχάνον, τό εὕτρεπτον τοῦ στοιχείου καί παθητικώτατον ἐπιδεικνύον, τό δέ τέταρτον πυρί τελέως ἄρρεν τυγχάνον ἐνεργητικωτάτω στοιχείω, τό δέ τούτοις συνταττόμενον, λέγω δέ τό ταῦ, αἰθέρι· πλήκτρω τε γάρ ἐστι τό σχῆμα παραπλήσιον, ἱερόν τέ ἐστι θεοῦ ὄν τοῦ παντός εἶναι πλῆκτρον ὁ τῶν σοφωτέρων ἀποφαίνεται λόγος· διό τοῖς ἄπασι συντέτακται φωνήεσι κατά τούς φθόγγους, ὥσπερ ὁ αἰθήρ τοῖς λοιποῖς ζωτικήν δύναμιν μεταδιδούς. διό κόσμος μέν ὅλης ἡ ἐκείνων κίνησις, κόσμος δέ ψυχῆς ἤνουσος μελωδία».
- 36. Για το θέμα αυτό βλ. Ν. Ματσούκα, «Μαθηματικές, φιλοσοφικές καί θεολογικές ἔννοιες...», σελ. 259 εξ.

φιλοδοξία, συνθέτοντας κανόνες σε οποιοδήποτε ήχο, ακόμη και αν αυτό δεν ανταποκρίνεται στην παλαιά αισθητική αντίληψη<sup>37</sup>. Η διαφοροποίηση αυτή της λειτουργικής παραδόσεως οφείλεται στο θεολογικό χαρακτήρα, που παίρνει τη θέση των διαφόρων εξωεκκλησιαστικών αντιλήψεων. Από το σημείο αυτό ξεκινά η παρεξήγηση των ερευνητών, οι οποίοι αρνούνται ότι η εκλογή των εκκλησιαστικών ήχων για τη μια ή την άλλη εορτή έχει σχέση με τη θεωρία του ήθους και ότι η φιλολογία του Bar-Hébraeus είναι μια έστω και ελλειπής έκφραση των αισθητικών αντιλήψεων των αρχαίων ελλήνων<sup>38</sup>. Η καλύτερη όμως απόδειξη για τη σχέση του οκτάηχου λειτουργικού κύκλου με τις αρχαίες ελληνικές αισθητικές αντιλήψεις είναι οι εξηγήσεις που μας δίνει ο Θεόδωρος Πρόδρομος, ο οποίος πρέπει να αντλεί τις πληροφορίες του από αρκετά παλαιές πηγές. Οι χαρακτήρες των ήχων: πανηγυριστής, χαρίης, υπτιώτερος (παθητικώτερος), πένθιμος, βίαιος κ.τ.λ. αποτελούν καθαρή αισθητική ανάλυση γνωστή στους μουσικούς κύκλους της αρχαιότητας<sup>39</sup>.

#### 5.4. Προκειμενο-αλληλουάρια και αντίφωνα των αναβαθμών

Στα λειτουργικά βιβλία κάτω από τους τίτλους προκείμενο, αλληλουάριο και αντίφωνο ακολουθούν ομάδες μικρών ύμνων που είναι συνδεδεμένοι με ορισμένο αριθμό βιβλικών στίχων<sup>1</sup>. Οι δύο πρώτες κατηγορίες αποτελούν ουσιαστικά ομοειδείς και συγγενείς ύμνους, με την ίδια ηλικία και εξέλιξη και τον

37. βλ. J. Jeannin-J. Puyade - A. Lassalle, *Mélodies Liturgiques* I, σελ. 22, την έκδ. Bedjan, *Ethicon*. σελ. 69 εξ.

38. Βλ. J. Jeannin - J. Puyade - A. Lassalle, ό.π., σελ. 23: «είναι λοιπόν βέβαιο ότι η εκλογή του ενός ή του άλλου ήχου για τη μια ή την άλλη γιορτή δεν έχει καμιά σχέση με το ήθος του ήχου και όλο το κομμάτι τής φιλολογίας του Bar-Hébraeus μας φαίνεται να έχει ως μοναδική αιτία την ανάγκη που είχαν καμιά φορά στο μεσαίωνα να δίνουν σε όλα απριοριστικές αιτίες». Ωστόσο δεν μας εξηγεί ο Jeannin ανάλογες περιπτώσεις αισθητικών αναλύσεων παλαιών μουσικών, όπως λ.χ. του Πτολεμαίου (Αρμονικά ΙΙΙ, ιβ΄, έκδ. J. Wallis, σελ. 263 εξ. και Ι. Düring, σελ. 106, 18 εξ.), που συσχετίζει τις κινήσεις των αστέρων με τις μεταβολές των τόνων. Στην έκδοση J. Wallis, σελ. 265, παρουσιάζεται και το ακόλουθο σχεδιάγραμμα.

θερινός τροπικός μιξολύδιος παράλληλος τω θερινώ λύδιος παράλληλος τω ισημερινώ φρύγιος ισημερινός δώριος παράλληλος τω ισημερινώ υπολύδιος παράλληλος τω χειμερινώ υποφρύγιος γειμερινός τροπικός υποδώριος

39. Βλ. Θεοδώρου Προδρόμου, Εξήγησις, μν. έκδοση, σελ. 31.

1. Βλ. Ε. Αντωνιάδου, «Περί των εν ταις ιεραίς ημών ακολουθίαις Προκειμένων και Αλλη- \* λουαρίων», ΠΧΑΕ, περίοδος Γ΄, Β (1936), σελ. 17, υποσ. 2. Ο συγγραφέας αυτός σημειώνει ότι

ίδιο λειτουργικό σκοπό<sup>2</sup>. Η άλλη κατηγορία ύμνων, τα αντίφωνα, συνεξετάζεται εδώ, επειδή όχι μόνο συνδέεται οργανικά αλλά και παρουσιάζει παρόμοια μορφολογική σύσταση με τα προκειμενο-αλληλουάρια. Και στις δύο περιπτώσεις, οι ύμνοι σχετίζονται άμεσα με το σύστημα της οκταηχίας, όπως τουλάχιστον φαίνεται από τα δηλωτικά των ήχων που προτάσσονται σ' αυτούς.

Τα προκειμενο-αλληλουάρια είναι αρκετά παλαιοί λειτουργικοί ύμνοι, που τοποθετούνται κυρίως ανάμεσα στα βιβλικά αναγνώσματα. Ο σκοπός τους είναι από τη μια να δημιουργήσουν κάποια ανάπαυλα στις συνεχείς αναγνώσεις με την παρεμβολή μουσικής και από την άλλη να προπαρασκευάσουν την ανάγνωση με τη σύντομη έκθεση και έξαρση των χαρακτηριστικών σημείων του εορταζομένου προσώπου ή γεγονότος<sup>3</sup>. Οι όροι «προκείμενον» και «αλληλουάριον» παρουσιάζουν σοβαρές ερμηνευτικές δυσχέρειες. Αλλά το πρόβλημα των ύμνων αυτών, καθαρά ιστορικό, φαίνεται από τις εκτεταμένες διαφοροποιήσεις ή ακόμη και αλλοιώσεις τους, που οφείλονται στην ανάπτυξη και στη διαφορετική κατά καιρούς διάταξη των ακολουθιών της λατρείας4. Τα σημερινά προκείμενα και αλληλουάρια, χωρίς αμφιβολία, αποτελούν επιτομές παλαιοτέρων εκτενεστέρων ύμνων. Έχει αποδειχθεί ότι ο μουσικός χαρακτήρας των ύμνων αυτών που προσέδιδαν κάποια ποικιλία και μετρίαζαν τη μονοτονία της συνεχούς αναγνώσεως των βιβλικών κειμένων έχει ατονίσει. Κατά συνέπεια οι προοπτικές των προκειμενο-αλληλουαρίων με τους χαρακτηριστικούς μόνο στίχους περιορίζονται στη σύντομη διατύπωση του νοήματος και της σπουδαιότητας των αγομένων εορτών<sup>5</sup>. Είναι γνωστή η αρχαία παράδοση που αφιερώνει τις καθημερινές ακολουθίες σε ορισμένες εορτές. Στην ίδια διάταξη προσαρμόζονται και οι ύμνοι μας. Ανάλογη ακόμη σχέση εκφράζουν και τα αναστάσιμα προκειμενο-αλληλουάρια των οκτώ ήχων.

τα περισσότερα τροπάρια των προκειμενο-αλληλουαρίων αποτελούνται από ψαλμικούς στίχους. Σπανιότατα οι στίχοι λαμβάνονται και από άλλους βιβλικούς στίχους, όπως η ωδή της Θεοτόκου «Μεγαλύνει ή ψυχή μου...» (Λκ 1, 46-55) στις θεομητορικές εορτές, η ωδή του Συμεών «Νῦν ἀπολύεις...» (Λκ 2, 29-38) στην εορτή της Υπαπαντής, και η ωδή των πατέρων «Εὐλογητός εΙ Κύριε...» (Δαν 3, 23 εξ. προσευχή Αζαρίου και ύμνοι των τριών παίδων) στις μνήμες των Πατέρων και των Θεοπατόρων. Ορισμένα ακόμη τροπάρια δεν είναι βιβλικά αλλά συνθέσεις διαφόρων εκκλησιαστικών συγγραφέων, όπως είναι λ.χ. των ωρών: της Γ΄ «Κύριε ὁ τό πανάγιόν σου Πνεῦμα...», της ΣΤ΄ «Ό ἐν ἔκτη ἡμέρα τε καί ἄρρα...». Εκτενή τροπάρια βλ. και Ι. Φουντούλη, Εικοσιτετράωρον Ωρολόγιον, Κείμενα Λειτουργικής 16, Θεσσαλονίκη 1978. Κατά τη χειρόγραφη παράδοση (βλ. Α. Dmitrievskij, Opisanie Ι, σελ. 551) τα τροπάρια των ωρών λέγονται προκείμενα.

- 2. Ε. Αντωνιάδου, ό.π., σελ. 18.
- 3. Ε. Αντωνιάδου, ό.π., σελ. 19.
- 4. Σχετικά με το προκείμενο βλ. Ι. Φουντούλη, Απαντήσεις εις λειτουργικάς απορίας Δ΄, Θεσσαλονίκη 1982, σελ. 97 εξ. Ιδιαίτερα για τη σημασία του όρου «προκείμενον» βλ. το ίδιο έργο, σελ. 100.
  - 5. Ε. Αντωνιάδου, μν. έργο, σελ. 43.
- 6. Η Δευτέρα στη μνήμη των Αγγέλων, η Τρίτη του Προδρόμου, η Τετάρτη της Θεοτόκου, η Πέμπτη των Αποστόλων, η Παρασκευή του Σταυρού, το Σάββατο των κεκοιμημένων.

Γενικά τα προκειμενο-αλληλουάρια χωρίζονται σε δύο κατηγορίες: τα έμνημα και τα άμνημα<sup>7</sup>. Έμνημα είναι αυτά που ψάλλονται στις καθημερινές, τις εορτές και τις μνήμες των αγίων. Οι ύμνοι αυτοί έρχονται σε στενή σχέση με τις αγόμενες εορτές ή μνήμες των αγίων, το περιεχόμενο των οποίων θέλουν να εξάρουν με σύντομες και χαρακτηριστικές ψαλμικές ρήσεις. Άμνημα είναι αυτά που ψάλλονται και ρυθμίζονται σύμφωνα με το λειτουργικό κύκλο των οκτώ ήχων και δεν έχουν καμιά σχέση με το εορταζόμενο γεγονός και με τα αναγνώσματα που ακολουθούν. Αναλυτικά, στην πρώτη περίπτωση ανήκουν τα προκείμενα των καθημερινών εσπερινών, των όρθρων των εορτών και τα προκειμενο-αλληλουάρια της Λειτουργίας για όλη την εβδομάδα, και στη δεύτερη τα αναστάσιμα προκείμενα του όρθρου στους οκτώ ήχους και τα προκειμενο-αλληλουάρια των οκτώ ήχων των Κυριακών. Ως έμνημα προκείμενα θεωρούνται και τα τροπάρια των ωρών<sup>8</sup>. Μια άλλη κατηγορία είναι τα μεγάλα προκείμενα των δεσποτικών εορτών και τα μεγάλα αλληλουάρια κατά την περίοδο της Μ. Τεσσαρακοστής.

#### Προκείμενα καθημερινών εσπερινών<sup>9</sup>.

| Κυριακή   | ήχος     | πλ. α΄ | ψαλμός   | ρλγ΄        | 'Ιδού δή εὐλογείτε <sup>10</sup> |
|-----------|----------|--------|----------|-------------|----------------------------------|
| Δευτέρα   | <b>»</b> | β′     | <b>»</b> | δ'          | Κύριος εἰσακούσεταί μου11        |
| Τρίτη     | »        | α΄     | <b>»</b> | κβ΄         | Τό ἔλεός σου Κύριε               |
| Τετάρτη   | <b>»</b> | πλ. α΄ | <b>»</b> | νγ΄         | 'Ο Θεός ἐν τῷ ὀνόματί σου        |
| Πέμπτη    | <b>»</b> | πλ. β΄ | <b>»</b> | ρκ΄         | ΄ Η βοήθειά μου παρά Κυρίου      |
| Παρασκευή | <b>»</b> | βαρύς  | <b>»</b> | νη΄         | 'Ο Θεός ἀντιλήπτωρ μου εἶ        |
| Σάββατο   | »        | πλ. β΄ | <b>»</b> | <b>ካ</b> β΄ | 'Ο Κύριος ἐβασίλευσε             |

## ΙΙ. Προκείμενα του όρθρου των εορτών 12

Γενέσιο της Θεοτόκου, ήχος δ΄ ψαλμός μδ΄ Μνησθήσομαι τοῦ ὀνόματός σου...

- 7. Βλ. Τυπικόν Μονής Ευεργέτιδος, έκδ. Α. Dmitrievskij, Opisanie I, σελ. 610: «Προκείμενα ἄμνημα τῆς λειτουργίας τῶν, ὀκτώ ἥχων». Τα προκείμενα παρουσιάζονται μαζί με τους ψαλμικούς στίχους.
  - 8. Βλ. την πρώτη υποσημείωση του κεφαλαίου αυτού.
- 9. Βλ. Τυπικόν Αγίας Σοφίας Κωνσταντινουπόλεως, έκδ. J. Mateos, Le Typicon II, σελ. 178 εξ. και Ωρολόγιον το μέγα, έκδ. Αποστολικής Διακονίας Εκκλησίας της Ελλάδος, Αθήναι 1967, σελ. 151 εξ.
- 10. Το *Ωρολόγιον*, ό.π., έχει πλ. δ΄ ήχο. Επίσης το Τυπικό Αγίας Σοφίας παραθέτει κατά την ημέρα αυτή και τα προκείμενα: «Μή ἀποστρέψης...», ήχος πλ. δ΄, «Μή ἀπορρίψης με...», ήχος πλ. δ΄ και «Έδωκας κληρονομίαν...», χωρίς ήχο.
  - 11. Το Ωρολόγιο, ό.π., έχει δ΄ ήχο.
  - 12. Βλ. Τυπικόν Αγίας Σοφίας Κωνσταντινουπόλεως, έκδ. J. Mateos, ό.π., σελ. 180 εξ.

| Ευαγγελισμός της Θεοτόκου, | ήχος     | δ'              | ψαλμός          | μδ΄         | »                                     |
|----------------------------|----------|-----------------|-----------------|-------------|---------------------------------------|
| Κοίμηση της Θεοτόκου,      | <b>»</b> | <b>&gt;&gt;</b> | <b>»</b>        | <b>»</b>    | · »                                   |
| Ύψωση Τιμίου Σταυρού,      | <b>»</b> | <b>&gt;&gt;</b> | <b>»</b>        | ογ΄ -       | ΄Ο Θεός ἡμῶν βασιλεύς                 |
| Χριστούγεννα,              | <b>»</b> | <b>&gt;&gt;</b> | <b>»</b>        | ρθ΄         | Έκ γαστρός πρό έωσφόρου               |
| Θεοφάνεια,                 | <b>»</b> | <b>&gt;&gt;</b> | <b>&gt;&gt;</b> | κη΄         | Φωνή Κυρίου ἐπί τῶν ὑδάτων            |
| Υπαπαντή,                  | <b>»</b> | <b>»</b>        | <b>»</b>        | <b>4</b> ζ' | 'Εγνώρισε Κύριος τό<br>σωτήριον       |
| Βαΐων,                     | <b>»</b> | <b>&gt;&gt;</b> | <b>»</b>        | η΄          | Έκ στόματος νηπίων                    |
| Του Θωμά <sup>13</sup> ,   | <b>»</b> | <b>»</b>        | <b>»</b>        | ρμζ΄        | 'Επαίνει 'Ιερουσαλήμ<br>τόν Κύριον    |
| Μεσοπεντηκοστής,           | <b>»</b> | <b>»</b>        | <b>»</b>        | πα΄         | 'Ο Θεός ἔστη ἐν συναγωγῆ              |
| Αναλήψεως,                 | <b>»</b> | <b>»</b>        | <b>»</b>        | μστ΄        | 'Ανέβη ὁ Θεός ἐν ἀλαλαγμῷ             |
| Πεντηκοστής,               | <b>»</b> | <b>&gt;&gt;</b> | <b>»</b>        | ρμβ΄        | Τό πνεῦμά σου τό ἀγαθόν               |
| Μεταμορφώσεως,             | <b>»</b> | <b>»</b>        | <b>»</b>        | πη΄         | Θαβώρ καί 'Ερμών ἐν τῷ<br>ὀνόματί σου |

# ΙΙΙ. Προκείμενα της εβδομάδος στη λειτουργία<sup>14</sup>.

| Δευτέρα των ΄Ασωμάτων,  | ήχος δ΄  | ψαλμός ργ΄    | 'Ο ποιῶν τούς 'Αγγέλους αὐτοῦ      |
|-------------------------|----------|---------------|------------------------------------|
| Τρίτη του Προδρόμου,    | » βαρύς  | » ξγ΄         | Εὺφρανθήσεται δίκαιος<br>ἐν Κυρίφ  |
| Τετάρτη της Θεοτόκου,   | » γ΄     | Λκ1,46        | Μεγαλύνει ἡ ψυχή μου<br>τόν Κύριον |
| Πέμπτη των Αποστόλων,   | » πλ. δ΄ | ψαλμός ιη΄    | Εἰς πᾶσαν τή γῆν<br>ἐξῆλθεν        |
| Παρασκευή, Σταυρώσιμος, | » βαρύς  | <b>» ነ</b> η΄ | Ύψοῦτε Κύριον τόν Θεόν<br>ἡμῶν     |
| Σάββατο, Νεκρώσιμο,     | » πλ. β΄ | » λα΄         | Εὐφράνθητε ἐπί Κύριον              |

# ΙΥ. Αλληλουάρια της εβδομάδος στη λειτουργία<sup>15</sup>

| Δευτέρα των Άσωμάτων, | ήχος     | β´                           | ψαλμός   | ρμη΄        | Αἰνεῖτε τόν Κύριον  |
|-----------------------|----------|------------------------------|----------|-------------|---------------------|
| Τρίτη του Προδρόμου,  | <b>»</b> | β΄                           | <b>»</b> | <b>ካ</b> α΄ | Δίκαιος ὡς φοῖνιξ   |
|                       |          |                              |          |             | ἀνθήσει             |
| Τετάρτη της Θεοτόκου, | <b>»</b> | $\pi\lambda.\delta^{\prime}$ | <b>»</b> | ρλα΄        | 'Ανάστηθι Κύριε εἰς |
|                       |          |                              |          |             | τήν ἀνάπαυσίν σου   |

- 13. Το τυπικό της Ευεργέτιδος (έκδ. Α. Dmitrievskij, *Opisanie* I, σελ. 566) διατηρεί το προκείμενο του  $\alpha'$  ήχου. Έχουμε ιδιαίτερα αναφερθεί στη σημαντική αυτή διαφορά στο κεφ. 2.2.
- 14. Βλ. Το λειτουργικό βιβλίο, Απόστολος, έκδ. Αποστολικής Διακονίας Εκκλησίας της Ελλάδος, Αθήναι 1979, σελ. 16 εξ.
  - 15. Βλ. Τυπικόν Αγίου Σάββα, σελ. 227 και Τυπικόν Μονής Ευεργέτιδος, ό.π., σελ. 611. Βλ.

| Πέμπτη των Αποστόλων,     | ήχος     | α΄    | ψαλμός   | πη΄      | Έξομολογήσονται οί   |
|---------------------------|----------|-------|----------|----------|----------------------|
|                           |          |       |          |          | οὐρανοί              |
| Παρασκευή τοῦ Σταυροῦ,    | <b>»</b> | α.΄   | <b>»</b> | ογ΄      | Μνήσθητι, Κύριε, τῆς |
|                           |          |       |          |          | συναγωγῆς σου        |
| Σάββατο τῶν κεκοιμημένων, | <b>»</b> | πλ.β΄ | <b>»</b> | ξδ'-ρα', | Μακάριοι οὕς ἐξελέξω |

# V. Προκείμενα των οκτώ ήχων του όρθρου $^{16}$

| Ήχος     | α΄     | ψαλμός   | ια΄       | Νῦν ἀναστήσομαι λέγει Κύριος        |
|----------|--------|----------|-----------|-------------------------------------|
| <b>»</b> | β΄     | <b>»</b> | ζ'        | 'Εξεγέρθητι, Κύριε δ Θεός μου       |
| <b>»</b> | γ΄     | <b>»</b> | Ŋε′       | Εἴπατε ἐν τοῖς ἔθνεσι ὅτι Κύριος    |
| <b>»</b> | δ΄     | <b>»</b> | μγ΄       | 'Ανάστα, Κύριε, βοήθησον ἡμῖν       |
| <b>»</b> | πλ. α΄ | <b>»</b> | $\theta'$ | 'Ανάστηθι, Κύριε, ὁ Θεός μου        |
| <b>»</b> | πλ. β΄ | <b>»</b> | οθ΄       | Κύριε, έξέγειρον την δυναστείαν σου |
| <b>»</b> | βαρύς  | <b>»</b> | $\theta'$ | 'Ανάστηθι, Κύριε, ὁ Θεός μου        |
| <b>»</b> | πλ.δ΄  | <b>»</b> | ρμε΄      | Βασιλεύσει Κύριος είς τόν αἰώνα     |

# VI. Προκείμενα των οκτώ ήχων της λειτουργίας $^{17}$

| Ήχος     | α΄                           | ψαλμός   | λβ΄  | Γένοιτο, Κύριε, τό ἔλεός σου        |
|----------|------------------------------|----------|------|-------------------------------------|
| <b>»</b> | β΄                           | <b>»</b> | ριζ΄ | 'Ισχύς μου καί ὕμνησίς μου ὁ Κύριος |
| <b>»</b> | γ΄                           | <b>»</b> | μστ΄ | Ψάλατε τῷ Θεῷ ἡμῶν ψάλατε           |
| <b>»</b> | δ΄                           | <b>»</b> | ργ΄  | 'Ως ὲμεγαλύνθη τά ἔργα σου, Κύριε   |
| <b>»</b> | $\pi\lambda.\alpha'$         | <b>»</b> | ια΄  | Σύ, Κύριε, φυλάξαις ἡμᾶς            |
| <b>»</b> | πλ. β΄                       | <b>»</b> | κζ΄  | Σῶσον, Κύριε, τόν λαόν σου          |
| <b>»</b> | βαρύς                        | <b>»</b> | κη΄  | Κύριος ἰσχύν τῷ λαῷ αὐτοῦ           |
| » ·      | $\pi\lambda.\delta^{\prime}$ | <b>»</b> | οε΄  | Ευξασθε και ἀπόδοτε Κυρίφ           |

και το λειτουργικό βιβλίο Απόστολος, ό.π., σελ. 18 έξ.

16. Το Τυπικό Αγίας Σοφίας Κωσνταντινουπόλεως, έκδ. J. Mateos, Le Týpicon II, σελ. 170-72, έχει διπλά προκείμενα στο βαρύ και πλ. δ΄ ήχο. Για τον πίνακα αυτό των προκειμένων ο J. Mateos (ό.π., σελ. 171, υποσ. 1) σημειώνει ότι παρουσιάζει κάποια παλαιστινιακή επίδραση. Τα προκείμενα, συνεχίζει ο ίδιος ερευνητής, παρά την προσαρμογή σε οκτώ ήχους είναι δέκα και δεν ψάλλονται κατά τον ίδιο τρόπο. Στους ήχους α΄, β΄, γ΄, κατά την παλαιστιανιακή πράξη, επαναλαμβάνεται ολόκληρος ο στίχος που έχει επιλεγεί. Στα υπόλοιπα επτά προκείμενα επαναλαμβάνεται μόνο το ακροτελεύτιο του επιλεγμένου στίχου μετά από τον κάθε στίχο. Προφανώς πρόκειται για δύο παραδόσεις, καταλήγει ο J. Mateos, από τις οποίες η δεύτερη είναι Κωνσταντινουπολιτική, ενώ ο αριθμός των επτά προκειμένων πρέπει να δείχνει μια οργάνωση αρχαιότερη από εκείνη των οκτώ ήχων. Για τα παραπάνω προκείμενα βλ. και Τυπικόν Αγίου Σάββα, σελ. 226.

17. Βλ. Τυπικόν Μονής Ευεργέτιδος, έκδ. Α. Dmitrievskij, Opisanie I, σελ. 610, τα άμνημα προκειμενο-αλληλουάρια. Εδώ ο β΄ ήχος έχει το ίδιο προκείμενο με τον πλ. β΄ «Σώσον κύριε τόν λαόν σου...». Με το Τυπικόν Αγίας Σοφίας Κωνσταντινουπόλεως (έκδ. J. Mateos, Le Typicon II, σελ. 174) συμφωνεί και ο Ε. Αντωνιάδης, μν. έργο, σελ. 52. Το Τυπικόν Αγίας Σοφίας επίσης στον γ΄ και πλ. δ΄ ήχο αναφέρει και άλλα προκείμενα εκτός από τα συνήθη. Για τα παραπάνω

VII. Αλληλουάρια των οκτώ ήχων της λειτουργίας 18

| Ήχος            | α΄     | ψαλμός   | ιζ΄            | ΄Ο Θεός ὁ διδούς ἐκδικήσεις ἐμοί   |
|-----------------|--------|----------|----------------|------------------------------------|
| <b>&gt;&gt;</b> | β΄     | <b>»</b> | $\iota\theta'$ | 'Επακούσαι σου Κύριος ἐν ἡμέρα     |
| <b>»</b>        | γ'     | <b>»</b> | λ,             | 'Επί σοι, Κύριε, ἥλπισα            |
| <b>»</b>        | δ'     | <b>»</b> | μδ΄            | "Εντεινε καί κατευοδοῦ             |
| <b>»</b>        | πλ. α΄ | <b>»</b> | πη΄            | Τά ἐλέη σου, Κύριε, εἰς τόν αἰώνα  |
| <b>»</b>        | πλ. β΄ | »        | ካ              | ΄Ο κατοικών ἐν βοηθεία τοῦ ὑψίστου |
| <b>»</b>        | βαρύς  | »        | ħα΄            | 'Αγαθόν τό ἐξομολογεῖσθε τῷ Κυρίφ  |
| <b>»</b>        | πλ.δ΄  | »        | <b>h</b> δ'    | Δεῦτε ἀγαλλιασώμεθα τῷ Κυρίφ       |

Πρέπει να σημειωθεί εδώ ότι στην ακολουθία του όρθρου υπάρχει το σταθερό προκείμενο σε ήχο β΄, ψαλμός ρν΄, «Πᾶσα πνοή αἰνεσάτω τόν Κύριον», που συνδυάζεται με τα προκείμενα του όρθρου των οκτώ ήχων και των εορτών. Ακόμη, πρέπει να αναφερθεί η περίπτωση των μεγάλων προκειμένων που ψάλλονται στις δεσποτικές εορτές, όπως το σε ήχο βαρύ, ψαλμός πα΄, «᾿Ανάστα ὁ Θεός...» κ.τ.λ. Μεγάλα ἐπίσης αλληλουάρια λέγονται: το σε ήχο πλ. δ΄, ψαλμός ξη΄, «Μή ἀποστρέψεις τό πρόσωπόν σου...», και το σε ήχο πλ.δ΄, Ησαΐας 26, «᾽Εκ νυκτός ὀρθρίζει τό πνεῦμά μου...», αντί του συνηθισμένου, «Θεός Κύριος», με τους κατά ήχον ύμνους 19.

Με την παράθεση των κυριοτέρων φάσεων του λειτουργικού Τυπικού, στις οποίες χρησιμοποιούνται τα προκειμενο-αλληλουάρια, αντιληφθήκαμε ότι οι ύμνοι αυτοί βρίσκονται σε στενή σχέση με το σύστημα της οκταηχίας. Συγκρεμιμένα στις καθημερινές εβδομαδιαίες ακολουθίες χρησιμοποιούνται ανεξαιρέτως όλοι οι ήχοι.

Αλλά η πιο χαρακτηριστική περίπτωση της κατηγορίας των ύμνων που εξετάζουμε είναι η ένταξή τους στον κύκλο των οκτώ εβδομάδων. Έχει αναφερθεί ότι ο κύκλος αυτός είναι ένα καθαρά λειτουργικό φαινόμενο<sup>20</sup>. Η σύμπτωση

προκείμενα βλ. ακόμη, Τυπικόν Αγίου Σάββα, σελ. 227 και τον Απόστολο, μν. έκδ., σελ. 13 εξ. Είναι ωστόσο χαρακτηριστική η περίπτωση του Τυπικού της Ευεργέτιδος, όπου ο βαρύς δεν έχει προκείμενο, ενώ ο πλ. δ΄ έχει δύο. Στο Τυπικό αυτό σημειώνεται: «Ἐκ τούτων τῶν δύο περισσῶν οἰον θέλεις ψάλλε εἰς τόν βαρύν ἐπεί οὐτος οὐκ ἔχει...».

18. Βλ. Τυπικόν Μονής Ευεργέτιδος, έκδ. Α. Dmitrievskij, Opisanie I, σελ. 610, Τυπικόν Αγίας Σοφίας Κωνσταντινουπόλεως, έκδ. J. Mateos, Le Typicon II, σελ. 174, Ε. Αντωνιάδου, μν. έργο, σελ. 52 και Γ. Μπεκατώρου, «Αλληλλουάριον», ΘΗΕ Ι, σελ. 203-204. Το Τυπικό της Ευεργέτιδος δεν έχει αλληλουάριο στον γ΄ ήχο. Συνεχίζοντας τη σημείωση που είδαμε πιο μπροστά αναφέρει: «... ὡς οὐδέ ὁ γ΄ τό δέ παρά τοῦ λαοῦ ψαλλόμενον ἀλληλουία εἰς τόν α΄ ήχον καί πλ. α΄ ἴσως ὁμοίως καί εἰς τόν β΄ καί πλ. β΄. ὁμοίως καί εἰς τόν δ΄ καί πλ. δ΄». Οι πίνακες των δύο παραπάνω Τυπικών και του Ε. Αντωνιάδου συμφωνούν απόλυτα. Για τα παραπάνω αλληλουάρια βλ. και το Τυπικόν Αγίου Σάββα, σελ. 227.

19. Ε. Αντωνιάδου, μν. έργο, σελ. 18, υποσ. 1.

20. Βλ. κεφ. 2.2.

όμως να διατίθενται ταυτόχρονα τα προκειμενο-αλληλουάρια της θείας λειτουργίας με τους οκτώ ήχους στις ίδιες ογδοάδες των εβδομάδων αποτελεί μια ασφαλέστερη επιβεβαίωση της απόψεως ότι οι λόγοι της διευθετήσεως αυτής είναι χωρίς αμφιβολία θεολογικοί. Έτσι, με αφετηρία την Κυριακή του Θωμά και για όλη την περίοδο των πέντε περιόδων μέχρι την Κυριακή των Βαΐων, η οκτάηχη ταξινόμηση των προκειμενο-αλληλουαρίων της θείας λειτουργίας συμφωνεί με την οκταηχία των αναστασίμων ύμνων, δηλαδή την Οκτώηχο. Εξαίρεση αποτελούν η πρώτη Κυριακή, η Κυριακή των Αγίων Πατέρων και της Πεντηκοστής<sup>21</sup>. Στην πρώτη και την τρίτη αργεί βέβαια η Οκτώηχος, ενώ στη δεύτερη, των Αγίων Πατέρων, διατηρείται. Η διαφορά όμως αυτή δεν είναι ουσιαστική, επειδή στις εξαιρέσεις αυτές χρησιμοποιούνται προκείμενα και αλληλουάρια των εορτών. Ακόμη, για το λειτουργικό κύκλο των προκειμενο-αλληλουαρίων και την ορθή τήρησή του είναι χαρακτηριστική η εμμονή των Τυπικών της λατρείας να καταχωρούν συγκεντρωτικά τους ύμνους σε ένα κεφάλαιο<sup>22</sup>. Ωστόσο, στις εκδόσεις του Αποστόλου διανεμήθηκαν οι ύμνοι αυτοί πριν και μετά από την αποστολική περικοπή αντίστοιχα. Η παράθεση αυτή είχε ως συνέπεια στις δύο Κυριακές προ των Χριστουγέννων και μετά τα Φώτα, αλλά και στο Τριώδιο, να μη συμφωνούν πάντοτε ο ήχος των προκειμενο-αλληλουαρίων και της Οκτωήχου. Είναι αυτονόητο ότι η αταξία αυτή που συμβαίνει κατά την ΚΘ΄ Κυριακή και μετά, πρέπει να διορθώνεται, όπως ορίζουν οι τυπικές διατάξεις<sup>23</sup>.

Ακόμη, η γενετική σχέση της οκταηχίας με τα προκειμενο-αλληλουάρια επιβεβαιώνεται από την ακολουθία του Ευχελαίου, στην οποία, σύμφωνα με τη χειρόγραφη παράδοση, υπάρχει η τάση να διευθετείται η ψαλμωδία με τη σειρά των οκτώ ήχων<sup>24</sup>. Ο Ι. Φουντούλης, σε έκδοση της ακολουθίας αυτής, χρησιμοποιεί κατά σειρά τους ήχους στα προκειμενο-αλληλουάρια. Φυσικά, παραλείπεται ένας, ο βαρύς, επειδή τα αναγνώσματα είναι επτά<sup>25</sup>. Η τακτοποίηση αυτή πρέπει να είναι μέσα στα πλαίσια της παραδόσεως. Αντίθετα, τα έντυπα λειτουργικά βιβλία επιλέγουν πολλές φορές λανθασμένα τους ύμνους<sup>26</sup>.

- 21. Την Κυριακή του Θωμά το σε ήχο γ΄ προκείμενο είναι «Μέγας ὁ Κύριος καί μεγάλη ἡ ἰσχύς αὐτοῦ» των Αγίων Πατέρων σε ήχο δ΄ από τον ύμνο των Τριών Παίδων (Δανιήλ γ΄) «Εὐλογητός εἶ, Κύριε, ὁ Θεός τῶν Πατέρων ἡμῶν» της Πεντηκοστής σε ήχο πλ. δ΄ από τον ψαλμό ιη΄ «Εἰς πᾶσαν τήν γῆν ἐξήλθεν ὁ φθόγγος αὐτῶν».
- 22. Βλ. τα μν. Τυπικά: Αγίας Σσφίας, Αγίου Σάββα και Ευεργέτιδος. Βλ. και το λειτουργικό βιβλίο, Απόστολος, μν. έκδ., σελ. 275, τη σημείωση.
  - 23. Βλ. Απόστολος, ό.π.
- 24. Βλ. Ι. Φουντούλη, Ακολουθία του Ευχελαίου, Κείμενα Λειτουργικής 15, Θεσσαλονίκη 1978, σελ. 20.
- 25. Στην έκδοση του Ι. Φουντούλη χρησιμοποιούνται για τούς α΄, β΄ και πλ. α΄ ήχους τα προκείμενα των οκτώ ήχων της Λειτουργίας για τον γ΄ ήχο χρησιμοποιείται ο ψαλμός κστ΄ «Κύριος φωτισμός μου καί Σωτήρ μου»· για τον δ΄ ο ψαλμός ρα΄ «Ἐν ἡ ἄν ἡμέρα ἐπικαλέσωμαί σε»· για τον πλ. β΄ ο ψαλμός «Ἐλήσόν με ὁ Θεός»· για τον πλ. δ΄ ο ψαλμός η΄ «Μή ἀποστρέψης τό πρόσωπόν σου». Τα αλληλουάρια προσαρμόζονται στον ήχο των προκειμένων.
  - 26. Η έκδοση του Ι. Φουντούλη, πιθανόν πιο κοντά στη παράδοση, χρησιμοποιεί τα άμνημα

Πρέπει επίσης να αναφερθεί εδώ η περίπτωση του Εικοσιτετραώρου Ωρολογίου, όπου σαφώς υπάρχει πάλι η τάση, όπως δείχνει ο κώδικας Α 15 του ιβ΄ αιώνα, να ακολουθείται κανονικά η σειρά των οκτώ ήχων<sup>27</sup>. Βέβαια τα τροπάρια αυτά δεν είναι ακριβώς προκείμενα. Ωστόσο, δεν μπορούμε να τα αγνοήσουμε, αφού, όπως σημειώθηκε, τα τροπάρια των τεσσάρων μεγάλων ωρών στη χειρόγραφη παράδοση αναφέρονται και ως προκείμενα<sup>28</sup>.

Κλείνουμε την παράγραφο αυτή με ορισμένες παρατηρήσεις στα αντίφωνα των αναβαθμών. Έχει λεχθεί ότι η ομάδα αυτή των τροπαρίων στις ακολουθίες του όρθρου όχι μόνο συνδέεται οργανικά, αλλά και παρουσιάζει παρόμοια μορφολογική σύσταση με τα προκείμενα. Αποφεύγουμε βέβαια κάθε γενίκευση του θέματος των αντιφώνων, η οποία δε μας ενδιαφέρει. Άλλωστε το κεφάλαιο αυτό είναι από τα πιο σκοτεινά τόσο για τη λειτουργική, όσο και για τη μουσικολογική έρευνα.

Τα αντίφωνα των αναβαθμών είναι μια σειρά ύμνων που διαμορφώνεται μέσα στα πλαίσια της οκταηχίας και ιδιαίτερα του κύκλου των οκτώ εβδομάδων, ενώ καταχωρείται από νωρίς στην Οκτώηχο<sup>29</sup>. Η ιδιαίτερη σχέση των ύμνων αυτών με ένα μόνο τμήμα του Ψαλτηρίου, τις ωδές των αναβαθμών που αποτελούν το ιη΄ κάθισμα, δημιουργεί μία χαρακτηριστική αυτοτέλεια στην ψαλμωδία. Άλλωστε, από εκεί πήραν και την ονομασία τους. Στη σημερινή λειτουργική πράξη ο όρθρος των Κυριακών περιλαμβάνει τρία μικρά αντίφωνα για κάθε ήχο, εκτός του πλ. δ΄ που έχει τέσσερα. Οι εκκλησιαστικοί χοροί ψάλλουν τη σειρά αυτή των αντιφώνων εναλλάξ πριν από το προκείμενο και το ευαγγέλιο του όρθρου. Κάθε ένα από τα τρία αυτά αντίφωνα αποτελείται από τρία μικρά τροπάρια. Τα δύο πρώτα αντιστοιχούν νοηματικά στους ψαλμούς των αναβαθμών, ενώ το τρίτο αναφέρεται στο Άγιο Πνεύμα. Έτσι, τα τρία αντίφωνα των τεσσάρων ήχων ανταποκρίνονται στους δώδεκα ψαλμούς των αναβαθμών. Για τους τέσσερις πλάγιους επαναλαμβάνεται η ίδια σειρά των ψαλμών (119-130). Το τέταρτο αντίφωνο του πλ. δ΄ ήχου υπομνηματίζει τον 132 ψαλμό. Οι ψαλμοί 131 και 133 δε χρησιμοποιούνται στους παραπάνω υπομνηματισμούς της Οκτωήχου.

προκειμενο-αλληλουάρια, που δεν έχουν σχέση με τα αναγνώσματα.

27. Βλ. Ι. Φουντούλη, Εικοσιτετράωρον Ωρολόγιον, σελ. 7 «Σαφής, πάντως είναι η τάσις, όπως κατά τας ώρας της νυκτός ακολουθηθή η σειρά των οκτώ ήχων, τουλάχιστον εις τον κώδικα των Αθηνών. Εις το σημείον τούτο παρέστη ανάγκη, προς καταρτισμόν αρτιωτέρας οπωσούν ακολουθίας, να κινηθώμεν ελευθεριώτερόν πως, διατηρήσαντες μεν την σειράν των ήχων των ωρών της νυκτός, επεκτείναντες δε ταύτην και εις τας ώρας της ημέρας, ούτως ώστε να ανακυκλούνται οι οκτώ ήχοι δις της ημέρας». Βλ. ακόμη του ίδιου συγγραφέα, Η εικοσιτετράωρος ακοίμητος δοξολογία, σελ. 73, ειδικά το χφ. Paris. Gr. 331, στην ακολουθία των δώδεκα ωρών της νυκτός. Εδώ ακολουθούνται οι ήχοι κατά σειράν ενώ τα κενά συμπληρώνονται με την επανάληψη ορισμένων ήχων.

<sup>28.</sup> Βλ. την πρώτη υποσ. του κεφ. 5.4.

<sup>29.</sup> Ο Π. Τρεμπέλας, Εκλογή, σελ. 225, θεωρεί το Θεόδωρο Στουδίτη ως συντάκτη των ύμνων αυτών, ο οποίος στηρίζεται σε παλαιότερα πρότυπα.

Τα αντίφωνα των αναβαθμών της ελλήνικής λειτουργικής υμνογραφίας προκάλεσαν το ιδιαίτερο ενδιαφέρον των ερευνητών. Από μουσικολογική άποψη, ο Ο. Strung μας έδωσε, τα τελευταία χρόνια, μια πολύ διαφωτιστική μελέτη<sup>30</sup>. Ο ερευνητής αυτός χειρίζεται με άνεση τη χειρόγραφη παράδοση. Πρώτα στηρίζει τις παρατηρήσεις του στις συνθέσεις του Μαΐστορα Ιωάννου Κουκουζέλη, ενώ οι έρευνές του επεκτείνονται και στη σλαβονική παράδοση<sup>31</sup>. Συνοψίζοντας τα συμπεράσματά του αναφέρει ότι οι στίχοι και οι δοξολογίες των αναβαθμών στις σλαβόφωνες περιοχές εκτελούνταν αρχικά στους ίδιους απλούς τόνους που χρησιμοποιούσαν για τους στίχους άλλων τροπαρίων. Στη συνέχεια υπήρχε το αλληλούια που προσαρμοζόταν στις μελωδίες των παραφράσεων του ελληνικού κειμένου<sup>32</sup>. Η πράξη αυτή δεν πρέπει να είναι άσχετη με το Βυζάντιο, παρά την αποσιώπηση των ελληνικών πηγών<sup>33</sup>.

Αλλά το θέμα των στίχων των αντιφώνων των αναβαθμών είναι από τα πιο ενδιαφέροντα. Η έρευνα της χειρογράφου παραδόσεως φθάνει μέχρι τις συλλογές της μουσικής της Οκτωήχου του ι΄ αιώνα. Υποδεικνύονται ως σημαντικοί οι κώδικες ΑΓ. Λ 67 του ι΄ αι., ΑΓ. Β 1488 του ια΄, με τη γραφή Chartres και Grottaferrata E.a.xi, χρονολογημένο το 1113, με τη γραφή Coislin<sup>34</sup>. Από εδώ πληροφορούμαστε ότι σε παλαιότερες εποχές κάθε αντίφωνο των αναβαθμών είχε τέσσερις στίχους. Δύο για το πρώτο τροπάριο και δύο για το δεύτερο. Έτσι, διαγέμονται στα αντίφωνα οι δώδεκα πρώτοι ψαλμοί των αναβαθμών δύο φορές μία στους κύριους και μία στους πλάγιους ήχους της Οκτωήχου με την ίδια ακριβώς διευθέτηση (119-130). Το πρόβλημα όμως είναι πώς εψάλλονταν οι στίχοι. Βέβαια κανένας στίχος δεν είναι μελοποιημένος στα χειρόγραφα. Ωστόσο, σύμφωνα με τις προγενέστερες πηγές, η τοποθέτηση των στίχων κατά ζεύγη μετά το τροπάριο στο οποίο ανήκαν δίνει κάποια εξήγηση. Μορφολογικά, λοιπόν, τα αντίφωνα μιμούνται τη δομή και τη μουσική επένδυση των προκειμένων. Πάνω στο ίδιο σχέδιο είναι κατασκευασμένο και το τροπάριο της προφητείας. Αλλά ειδικότερα τα αντίφωνα των αναβαθμών μέσα στην Οκτώηχο αποτελούν μια πιο σύνθετη καλλιτεχνική δημιουργία με πρωτότυπη χρήση των ίδιων λειτουργικών στοιχείων. Έτσι, η εναλλαγή ψαλμού και τροπαρίου σε ένα σύντομο και περιεκτικό νοηματικά σχήμα με την απλότητα της λειτουργικής μελωδίας παρουσιάζει πολλά πλεονεκτήματα<sup>35</sup>. Αναμφίβολα, λοιπόν, η ενότητα των αντιφώνων των αναβαθμών με τα προκείμενα πρέπει να ήταν από τις πιο πετυχημένες

<sup>30.</sup> O. Strung, «The Antiphons...», σελ. 50-67.

<sup>31.</sup> Ό.π., σελ. 65.

<sup>32.</sup> Ό.π., σελ. 66.

<sup>33.</sup> Ό.π.

<sup>34.</sup> Ό.π., σελ. 51. Ο Ο. Strung σημειώνει ότι συμβουλεύθηκε για το ίδιο θέμα ακόμη δύο πηγές, τους σιναϊτικούς κώδικες 1214 και 1241. Πανομοιότυπο του χφ. της Grottaferrata  $\beta\lambda$ . L. Tardo, L' antica, πίνακας XVII.

<sup>35.</sup> Πρέπει να είμαστε στα αρχαϊκά στάδια της στιχολογιακής ψαλμωδίας.

συνθέσεις $^{36}$ . Αυτό επιβεβαιώνεται ακόμη και από τη σημερινή λειτουργική πράξη.

Τα αντίφωνα των αναβαθμών περιλαμβάνονται στη σειρά Transcripta των MMB<sup>37</sup>. Τελευταία ο D. Wulstan προσπάθησε να συσχετίσει τη διευθέτηση των ψαλμών των αναβαθμών της ελληνικής Οκτωήχου με την εβραϊκή λειτουργική πράξη<sup>38</sup>. Η θέση του παραπάνω ερευνητή στηρίζεται στις παρατηρήσεις του στο βιβλίο των Ψαλμών της Νεκράς Θαλάσσης, που ταξινομεί τους ίδιους δώδεκα ψαλμούς των αναβαθμών<sup>39</sup>. Η διευθέτηση αυτή, κατά τον D.Wulstan, είναι λειτουργικής φύσεως, γιατί, αφού οι ψαλμοί των αναβαθμών είναι δεκαπέντε, δεν μπορεί να είναι σύμπτωση στην ελληνική και στην εβραϊκή πράξη η χρήση των δώδεκα<sup>40</sup>. Φυσικά, ο σκοπός της απόψεως αυτής είναι να δημιουργήσει εντυπώσεις στα πλαίσια του μεγάλου προβλήματος των αφετηριών της οκταηχίας. Όπως είδαμε, ο D. Wulstan υπεραμύνεται των απόψεων του Ε. Werner για την εβραϊκή καταγωγή του συστήματος των οκτώ ήχων.

36. Δείγμα του πανηγυρικού χαρακτήρα των ψαλμωδημάτων αυτών είναι τα σε ήχο  $\delta'$ , που ψάλλονται σε μεγάλες εορτές και πανηγύρεις μελισματικά.

<sup>37.</sup> Βλ. Η.J.W. Tillyard, «The Hymns of the Octoechus» I, *MMB Transcripta* III, Copenhague 1940, σελ. 147 εξ. Τα αντίφωνα σε μεταγραφή στο πεντάγραμμο βλ. και L. Tardo, *L' Ottoeco*, σελ. 123 εξ.

<sup>38.</sup> D. Wulstan, «The Origin of the Modes», σελ. 5-20.

<sup>39.</sup> Bà. J. A. Sanders, The Psalms Scroll of Qumrân Cave II, Oxford 1965.

<sup>40.</sup> D. Wulstan, ό.π., σελ. 13.

#### 6. ΣΥΓΧΡΟΝΗ ΛΕΙΤΟΥΡΓΙΚΗ ΠΡΑΞΗ

Το σύστημα της οκταηχίας επιβιώνει και στη σημερινή λειτουργική πράξη κάτω όμως από ειδικές συνθήκες. Στις αρχές του περασμένου αιώνα, τρεις Έλληνες μουσικοί διενεργούν τη γνωστή μεταρρύθμιση, που αποτελεί σταθμό για τη λειτουργική μουσική της Ανατολικής Εκκλησίας¹. Η μεταρρύθμιση οφείλεται κυρίως στη δυσκολία της παλαιάς συνοπτικής παρασημαντικής². Είναι προφανές ότι με την αλλαγή της σημειογραφίας θίγεται και το πρωταρχικής σημασίας για τη μουσική θεωρία ζήτημα των οκτώ ήχων. Από την άποψη αυτή, η φάση της ιστορίας της ψαλτικής παραδόσεως που εξετάζουμε έχει μεγάλη σημασία για δύο βασικά λόγους: α) επειδή αποτελεί μία συστηματική προσπάθεια για τη ρύθμιση των πολλών και ποικίλων προβλημάτων της παλαιάς θεωρίας και β) επειδή συνδέεται οργανικά με όλο το φάσμα της μελουργικής παραδόσεως της Εκκλησίας.

Έτσι, η μεταρρύθμιση κωδικοποιεί όχι μόνο τις πρακτικές και θεωρητικές αρχές της λειτουργικής μουσικής, αλλά και το σύνολο σχεδόν των μουσικών συνθέσεων του λειτουργικού Τυπικού. Η κολοσσιαία αυτή προσπάθεια των μεταρρυθμιστών συντελείται ακριβώς στα δύσκολα χρόνια της ιστορίας του έθνους. Χωρίς το έργο της μεταρρυθμίσεως και μέσα στο κλίμα των κάθε είδους ξένων επιδράσεων θα ήταν απρόβλεπτη η τύχη της ελληνικής ψαλτικής<sup>3</sup>. Η ξένη μουσικολογική έρευνα επικρίνει έντονα τους τρεις έλληνες διδασκάλους<sup>4</sup>. Οι αφορμές βέβαια δίνονται από επιμέρους παραλείψεις και σφάλματα, αναπόφευκτα για ένα τόσο μεγάλο έργο. Αλλά η προσεκτική εξέταση του νέου

- 1. Βλ. Χρυσάνθου, Θεωρητικόν μέγα, σελ. σ΄, όσα αναφέρει στον πρόλογο του έργου ο Παναγιώτης Πελοπίδης, ο οποίος περιγράφει παραστατικότατα το χρονικό της μεταρρυθμίσεως των τριών. Πρβλ. και Α. Αλυγιζάκη, Θέματα, σελ. 99 εξ.
  - 2. Περισσότερα για το θέμα της σημειογραφίας βλ. Κ. Ψάχου, Η παρασημαντική, σελ. 85 εξ.
- 3. Είναι γνωστή η προσπάθεια τον περασμένο αιώνα των Χ.Ν. Χαβιαρά-Β. Randhartinger και Ανθίμου Νικολαΐδου Gottfried Preyer στις δύο ορθόδοξες ελληνικές χριστιανικές εκκλησίες της Βιέννης να υποκαταστήσουν με τις χορωδιακές τους εκδόσεις τις παραδοσιακές μονόφωνες μελωδίες. Σχετικά με τους εκδότες αυτούς και το έργο τους βλ. Π. Φορμόζη, Οι χορωδιακές, εκδόσεις της εκκλησιαστικής μουσικής σε ευρωπαϊκή μουσική γραφή, Θεσσαλονίκη 1967.
- 4. Επικριτές του νέου συστήματος είναι όλοι σχεδόν οι ξένοι ερευνητές και ιδιαίτερα αυτοί που συμπράττουν με τις εκδόσεις ΜΜΒ. Ορισμένες εξαιρέσεις τον περασμένο αιώνα περιγράφονται από τον Ε. Θερειανό, Περί της μουσικής των Ελλήνων και ιδίως της εκκλησιαστικής, Τεργέστη 1875, σελ. 35 εξ.

μουσικού συστήματος είναι εύκολο να μας πείσει για την άμεση σχέση του με το παλαιό. Αυτό ακριβώς φαίνεται από την πλευρά της θεωρίας των οκτώ εκκλησιαστικών ήχων.

Το κεφάλαιο που ακολουθεί αναφέρεται στις τεχνικές και θεωρητικές διατυπώσεις της μεταρρυθμίσεως σχετικά με το σύστημα της οκταηχίας. Ταυτόχρονα, επισημαίνονται και οι δυνατότητες της νέας αναλυτικής γραφής, για να φανεί η σχέση και η συγγένεια των μελωδιών με το παλαιό σύστημα. Είναι χαρακτηριστικό ότι οι μελωδίες που περιλαμβάνονται στη νέα γραφή λογίζονται ως μεταγραφές. Φυσικά δεν αγνοούνται και τα προβλήματα που δημιούργησε η μεταρρύθμιση όσον αφορά το θέμα της οκταηχίας. Έτσι, χωρίς να καλύπτουμε βέβαια ολόκληρη την τεχνική άποψη, πράγμα που απαιτεί εξειδικευμένη έρευνα, θα περιοριστούμε στα κεντρικά σημεία του συστήματος των οκτώ ήχων της μεταρρυθμίσεως. Εξάλλου, ο σκοπός της εργασίας μας είναι η γενική θεώρηση της οκταηχίας στη σύγχρονη λειτουργική πράξη.

## 6.1. Η μεταρρύθμιση του 1814 και η θεωρία της

Με την νέα μέθοδο της μουσικής πραγματοποιήθηκαν τα ακόλουθα: 1) Καθορίστηκε η αξία και η ενέργεια των μουσικών συμβόλων, τα οποία επιλέχτηκαν από το παλαιό σύστημα, και εγκαταλείφθηκαν πολλά από αυτά. 2) Καταργήθηκαν οι μεγάλες υποστάσεις και οι πολυπληθείς συνδυασμοί των σημαδοφώνων. Ωστόσο, η νέα σημειογραφική παράσταση έδινε επακριβώς την ποσοτική και ποιοτική αξία της μελωδίας. 3) Κανονίστηκε η καταμέτρηση και η διαίρεση του δαπανομένου χρόνου των φθογγοσήμων με ειδικά σημάδια. 4) Προσδιορίστηκαν τα διαστήματα και οι κλίμακες των μουσικών διαστημάτων, τα είδη του μέλους (γένη), όπως και η ενέργεια των φθορών. Η νέα θεωρία, δηλαδή, βασίζεται στην παλαιά, όπως φαίνεται χαρακτηριστικά από τα σημάδια των φθορών και τη σημασία τους. 5) Απλοποιήθηκαν οι μαρτυρίες και τα απηχήματα των ήχων. 6) Καθιερώθηκε νέος τρόπος παραλλαγής του μέλους με την αντικατάσταση των πολυσυλλάβων: ανανές, νεανές, νανά, άγια, νεχέανες, κ.τ.λ. με τα μονοσύλλαβα κατά αλφαβητική σειρά, πΑ, Βου, Γα, Δι, κΕ, Ζω, νΗ. 7) Μεταφέρθηκαν στη νέα αναλυτική σημειογραφία οι σπουδαιότερες λειτουργικές μελωδίες.6.

<sup>5.</sup> Όλοι σχεδόν οι τίτλοι των μουσικών εκδόσεων, όπως άλλωστε θα δούμε, προεξοφλούν κάποια στενή και ουσιαστική σχέση ανάμεσα στα δύο γραφικά συστήματα. Δεν υπάρχει δηλαδή αμφιβολία ότι τα οκτάηχα μελουργήματα μεταφέρονται στη νέα γραφή των τριών διδασκάλων χωρίς βασικές μεταλλαγές. Χαρακτηριστικά, ορισμένες εκδόσεις, όπως το Δοξαστάριο του Ιακώβου Πρωτοψάλτου, που εκδίδει ο Θ. Φωκαέας το 1836, αναφέρει στον υπότιτλο: «Ἐξηγηθέν δέ ἀπαραλλάκτως εἰς τήν νέαν τῆς μουσικής μέθοδον παρά Χουρμουζίου Χαρτοφύλακος».

<sup>6.</sup> Βλ. Γ. Παπαδοπούλου, Ιστορική επισκόπησις, σελ. 127 εξ., του ίδιου, Συμβολαί, σελ. 330 εξ. Βλ. ακόμη, Γρ. Στάθη, «Η βυζαντινή μουσική...», σελ. 423 και Α. Αλυγιζάκη, Θέματα, σελ. 103.

Η νέα μέθοδος της μουσικής εγκρίθηκε επίσημα από την Εκκλησία<sup>7</sup>. Διατυπώθηκε επίσης, οριστικά και συστηματικά η μουσική θεωρία, που βελτιώθηκε αργότερα με τη σύσταση ειδικής επιτροπής του Πατριαρχείου Κωνσταντινουπόλεως<sup>8</sup>. Έτσι, ο Χρύσανθος, από τους τρεις διδασκάλους, γράφει την «Εισαγωγή εις το θεωρητικόν και πρακτικόν της εκκλησιαστικής μουσικής, εν Παρισίοις 1821» και το «Θεωρητικόν μέγα της μουσικής, εν Τεργέστη 1832». «Η Μουσική Επιτροπή» παρουσιάζει το έργο «Στοιχειώδης διδασκαλία της εκκλησιαστικής μουσικής, Κωνσταντινούπολις 1888». Τα τρία αυτά συγγράμματα αποτελούν τη βάση όλων των μεταγενεστέρων θεωρητικών και περιλαμβάνουν, ανάμεσα στα άλλα, τους κανόνες και τις τεχνικές οδηγίες που διέπουν το σύγχρονο σύστημα της οκταηχίας.

Ο Χρύσανθος από την αρχή διακηρύσσει τη συγγένεια του νέου συστήματος με το παλαιό, όταν αναφέρει ότι «ήχους παρέδωσαν ημίν οι Εκκλησιαστικοί Μουσικοί οκτώ· από τούς οποίους τέσσαρας μεν ωνόμασαν κυρίους· τρεις δε πλαγίους· και ένα βαρύν»9. Ακόμη, οι εκκλησιαστικοί μουσικοί «συνέστησαν τους τέσσαρας ήχους από των τεσσάρων τόνων ενός πενταχόρδου»<sup>10</sup>. Στο πεντάχορδο αυτό «ο μεν πρώτος τόνος ήταν μείζων· ο δε δεύτερος ελάσσων· ο δε τρίτος ελάχιστος· και ο τέταρτος πάλιν μείζων»<sup>11</sup>. Έτσι, όταν ήθελαν να βρούν τον πρώτο ήχο, εκφωνούσαν με το απήχημα ανανές έναν τόνο μείζονα προς το οξύ. Για τον δεύτερο με το απήχημα νεανές προς το οξύ δύο τόνους, μείζονα και ελάσσονα. Για τον τρίτο με το απήχημα νανά προς το οξύ τρείς τόνους, μείζονα, ελάσσονα και ελάχιστο και για τον τέταρτο με το απήχημα άγια τέσσερις, δηλαδή μείζονα, ελάσσονα, ελάχιστο και μείζονα. Η διάταξη αυτή των ήχων προσδιορίζεται από τις σχετικές μαρτυρίες που δείχνουν τον αριθμό των τόνων<sup>12</sup>. Στη συνέχεια, οι πλάγιοι ήχοι δημιουργούνται, όταν οι τόνοι του ίδιου πενταχόρδου των κυρίων ήχων θεωρούνται από το οξύ προς το βαρύ. Κάθε πλάγιος διαφέρει από τον κύριό του τέσσερις φωνές προς το βαρύ. Έτσι δημιουργείται η κλίμακα με δύο όμοια διαζευγμένα τετράχορδα. Στο οξύ βρί-

<sup>7.</sup> Βλ. όσα αναφέρει ο Παναγιώτης Πελοπίδης στο έργο του Χρυσάνθου, Θεωρητικόν μέγα, σελ. στ΄, υποσημείωση. Βλ. επίσης Γ. Παπαδοπούλου, Συμβολαί, σελ. 374, Μαξίμου Μητρ. Λαοδικείας, Η εκκλησιαστική μουσική, Αθήναι 1963, σελ. 24 και Π. Φορμόζη, Οι χορωδιακές εκδόσεις, σελ. 27, την υποσημείωση.

<sup>8.</sup> Η επιτροπή συστάθηκε το 1881 και την αποτελούσαν ο Αρχ. Γερμανός Αφθονίδης, ο Πρωτοψάλτης Γεώργιος Βιολάκης, ο Ευστράτιος Παπαδόπουλος, ο Ιωάσαφ μοναχός, ο Π.Γ. Κηλτζανίδης, ο Ανδρ. Σπαθάρης και ο Γ. Πρωγάκης. Ο Κ. Μαλτέζος, «Περί των διατονικών κλιμάκων της ελληνικής εκκλησιαστικής μουσικής», ΕΕΒΣ 6 (1929), σελ. 324, θεωρεί πολύτιμο το έργο της μουσικής επιτροπής «ου μόνον δια την εκκλησιαστικήν μουσικήν, αλλ' ακόμη και δια την εθνικήν ημών δημοτικήν μουσικήν».

<sup>9.</sup> Χρυσάνθου, Εισαγωγή, σελ. 24.

<sup>10.</sup> Χρυσάνθου, Θεωρητικόν μέγα, σελ. 130.

<sup>11.</sup> Χρυσάνθου, ό.π.

<sup>12.</sup> Βλ. Χρυσάνθου, ό.π., σελ. 131, τις μαρτυρίες των τόνων του νέου συστήματος.

σκονται οι κύριοι και στο βαρύ οι πλάγιοι<sup>13</sup>.

Είναι καταφανής η προσπάθεια του Χρύσανθου να δώσει μια πλήρη θεωρητική ερμηνεία της εκκλησιαστικής μουσικής, που να ανταποκρίνεται στις σύγχρονές του τεχνικές ανάγκες. Είδαμε ότι τα παλαιά θεωρητικά δεν ομιλούν καθόλου για ορισμένες τεχνικές λεπτομέρειες. Η έλλειψη αυτή αναπληρώνεται από το Χρύσανθο, ο οποίος προστρέχει στην αρχαία ελληνική μουσική θεωρία. Από αυτήν και με τη βοήθεια του Βρυέννιου, τον οποίο επικαλείται στο έργο του<sup>14</sup>, παραλαμβάνει τον ακριβή προσδιορισμό των τόνων και τους διάφορους μουσικούς όρους των τετραχόρδων, πενταχόρδων κ.τ.λ. Αλλά η μαθηματική παράσταση των τονιαίων διαστημάτων οφείλεται στις δικές του παρατηρήσεις. Σε τελική ανάλυση ο Χρύσανθος επιδιώκει να συμβιβάσει τρεις μεγάλες φάσεις της μουσικής παραδόσεως, την αρχαία ελληνική, τη μεσαιωνική και τη σύχρονή του. Ήταν λοιπόν επόμενο, όπως θα δούμε παρακάτω, όχι μόνο να διαπράξει ορισμένα λάθη, αλλά και να αφήσει πολλά κενά στο έργο του.

Είναι χαρακτηριστική η αναφορά του Χρύσανθου στις συμφωνίες, στα συστήματα και στα γένη. Για την πρώτη περίπτωση αναφέρει ότι από το αποτέλεσμα του συνδυασμού των φθόγγων «γνωρίζονται εις ημάς την σήμερον συμφωνίαι τέσσαρες: η διατριών βου-δι, η διατεσσάρων νη-γα, η διαπέντε νη-δι, και η διαπασών νη-νη »<sup>15</sup>. Για τα συστήματα ο Χρύσανθος επικαλείται τον Ευκλείδη<sup>16</sup>. Επισημαίνει, επισης, εξ αρχής τη διαφορά των διαστημάτων, αναφέροντας ότι το οκτάχορδο που λέγεται και διαπασών περιέχει επτά διαστήματα «καθ' ημάς μεν όντα τόνοι κατά δε τους αρχαίους Έλληνας τα μεν πέντε τόνοι τα δε δύο λείμματα»<sup>17</sup>. Η θεωρία λοιπόν της εκκλησιαστικής μουσικής, κατά το Χρύσανθο, προσαρμόζεται στη θεωρία των ελληνιστικών χρόνων. Η αρχαία ελληνική μουσική με τη διαίρεση της κλίμακας σε δώδεκα ημιτόνια είχε τρεις συμφωνίες: τη διαπασών, τη διαπέντε και τη διατεσσάρων. Η διατριών που

<sup>13.</sup> Ο Χρύσανθος (βλ.ό.π., σελ. 131) στο σημείο αυτό, όπως αναφέρει και ο ίδιος, ακολουθεί το Μανουήλ Χρυσάφη.

<sup>14.</sup> Βλ. Χρυσάνθου, ό.π., σελ. 132: «Ωνομάσθη δε ο ήχος Πλάγιος καθώς λέγει ο Βρυέννιος, διότι η Μέση αυτού παράκειται τη Υπάτη του κυρίου καθώς γίνεται φανερόν από το προγραφέν διάγραμμα. Η μάλλον ωνομάσθη πλάγιος, διότι απ' αυτής της Μέσης, άρχεται να πλαγιάζη η μελωδία, και να οδεύη εις τον βαρύτερον τόπον της φωνής. Ώστε ίδιον των μεν κυρίων ήχων είναι το να κατέχωσι τον οξύν τόπον της φωνής των δε Πλαγίων, τον βαρύν τόπον αυτής». Ο όρος «πλάγιος» κατά το Χρύσανθο είναι το «υπό» των αρχαίων. Πρβλ. Αθήναιου, Δειπνοσοφισταί ΙΔ΄, 625α. Ο Χρύσανθος (ό.π., σελ. 127 εξ.) αφιερώνει ειδικό τμήμα στην εργασία του που περιλαμβάνει τη θεωρία του Βρυέννιου για τους οκτώ ήχους.

<sup>15.</sup> Χρυσάνθου, ό.π., σελ. 23.

<sup>16.</sup> Ό.π., σελ. 25: «Σύστημα κατά τον Ευκλείδη είναι εκείνο, όπερ περιέχεται από διαστήματα περισσότερα από το εν. Είναι δε συστήματα τρία Οκτάχορδον, Πεντάχορδον, και Τετράχορδον». Περί συστήματος βλ. και Αριστείδου Κοϊντιλιανού, Περί μουσικής Ι, 8, έκδ. R.P Winnington - Ingram. σελ. 13. 4.

<sup>17.</sup> Χρυσάνθου, ό.π., σελ. 25.

περιλαμβάνεται, όπως είδαμε παραπάνω στις συμφωνίες της εκκλησιαστικής μουσικής οφείλεται στο Δίδυμο τον Αλεξανδρέα. Ο Πτολεμαίος συμπληρώνει τη θεωρία αυτή και από την ορθή διατριών μείζονα συμφωνία και από τη διατριών ελάσσονα δημιουργεί τη σειρά των μειζόνων, των ελασσόνων και των ελαχίστων τόνων<sup>18</sup>. Σύμφωνα με τη διάταξη αυτή των τόνων δημιουργούνται τα δύο διαζευγμένα τετράχορδα και η διαπασών. Έτσι, στους φθόγγους της διαπασών με τους τρεις μείζονες, τους δύο ελάσσονες και δύο ελάχιστους στηρίζεται το σύστημα των οκτώ ήχων, κυρίων και πλαγίων. Οι ήχοι δημιουργούνται, αφού λαμβάνεται υπόψη η παλαιά θεωρία με τους σταθερούς και κινητούς φθόγγους<sup>19</sup>. Ακόμη, η χρήση της μελωδικής έλξεως, σε συνδυασμό με τις χρόες συνθέτουν τα ιδιαίτερα γνωρίσματα της εκκλησιαστικής μελωδίας.

Η θεωρία του πενταχόρδου συστήματος ή τροχού και του τετραχόρδου ή της τριφωνίας, κατέχουν κεντρική θέση στη θεωρία του Χρύσανθου. Ομολογεί όμως ότι «ταύτα πάντα εξηκριβώθησαν από Ιωάννην τον Πλουσιαδηνόν»<sup>20</sup>. Ο θεωρητικός αυτός, όπως είδαμε, με την ερμηνεία της παραλλαγής που ακολουθείται από ειδικά διαγράμματα, συμβάλλει αποφασιστικά στη διατύπωση της θεωρίας των ήχων.

Εκεί όμως που πρωτοτυπεί ο Χρύσανθος, αλλά και επικρίνεται περισσότερο, είναι η θεωρία για τα γένη της μουσικής. Όπως είναι γνωστό, η παλαιά θεωρία των βυζαντινών εγχειριδίων δεν αναφέρεται καθόλου σ' αυτά. Έτσι, ο Χρύσανθος χρησιμοποιεί επιδέξια την αρχαία ελληνική θεωρία. Ο ορισμός του «γένος εις την μουσικήν είναι ποιά διαίρεσις τετραχόρδου»<sup>21</sup> προέρχεται απ' ευθείας από τους Έλληνες μουσικογράφους και μουσικοθεωρητικούς<sup>22</sup>. Τα γένη της εκκλησιαστικής μελωδίας, όπως και της αρχαίας ελληνικής, είναι τρία: το

<sup>18.</sup> Βλ. Κ. Ψάχου, Το οκτάηχον σύστημα της βυζαντινής μουσικής, εκκλησιαστικής και δημώδους, και το της αρμονικής συνηχήσεως (επιμέλεια εκδόσεως - εισαγωγή, Γ. Χατζηθεοδώρου), Νεάπολις - Κρήτης 1980, σελ. 49 εξ.

<sup>19.</sup> Βλ. Αριστείδου Κοϊντιλιανού, Περί μουσικής Ι, 6, εκδ. R.P. Winnington - Ingram, σελ. 9, 13· «Τούτων δή τῶν φθόγγων οἱ μέν εἰσίν ἐστώτες, οἱ δέ φερόμενοι καί οἱ μέν βαρύπυκνοι, οἱ δέ μεσόπυκνοι, οἱ δέ ὀξύπυκνοι, οἱ δέ ἄπυκνοι». Ο Χρύσανθος, ό.π., σελ. 117, αναφέρει: «Εστώτες μεν φθόγγοι είναι εκείνοι των οποίων οι τόνοι δεν μεταπίπτουσιν εις τας διαφοράς των γενών αλλά μένουσιν επί μιας τάσεως. Κινούμενοι δε ἡ φερόμενοι φθόγγοι είναι εκείνοι, των οποίων οι τόνοι μεταβάλλονται εις τας διαφοράς των γενών και δεν μένουσι επί μιας τάσεως». Πρβλ. και Αριστόξενου, Αρμονικά στοιχεία Ι, έκδ. Μ. Meibomius, Antiquae musicae auctores septem graece et latine, τομ. Α΄, Amstelodami 1652, σελ. 22· «ἐν τούτω γάρ δύο μέν οἱ περιέχοντες φθόγγοι ἀκίνητοι εἰσίν ἐν ταῖς τῶν γενῶν διαφοραῖς· δύο καί οἱ περιεχόμενοι κινοῦνται».

<sup>20.</sup> Χρυσάνθου, ό.π., σελ. 41.

<sup>21.</sup> Ό.π., σελ. 94.

<sup>22.</sup> Βλ. Αριστείδου Κοϊντιλιανού, Περί μουσικής Ι, 9, έκδ. R.P. Winnington - Ingram, σελ. 15, 21 «Γένος δέ έστι ποιά τετραχόρδου διαίρεσις». Πρβλ. Κλεονείδου, Εισαγωγή 1, έκδ. C. Janus, σελ. 180, 1, Βακχείου, Εισαγωγή, 21, έκδ. C. Janus, σελ. 298, 3, και Πτολεμαίου, Αρμονικά Ι, ιβ΄, έκδ. J. Wallis, σελ. 57 και Ι. Düring, σελ. 28, 23-28. Η μουσική επιτροπή του 1883 (βλ. Στοιχειώδης διδασκαλία, σελ. 45) χρησιμοποιεί τον ίδιο ορισμό.

διατονικό, το χρωματικό και το εναρμόνιο<sup>23</sup>. Το διατονικό στο διαπασών σύστημα αποτελείται από επτά τόνους: τρεις μείζονες, δύο ελάσσονες και δύο ελάχιστους. Εδώ τα μουσικά διαστήματα καθορίστηκαν, όπως αναφέρθηκε, από τον ίδιο το Χρύσανθο με μαθηματικούς λόγους<sup>24</sup>. Το χρωματικό και το εναρμόνιο χρησιμοποιούν διαστήματα με χαρακτηριστική διαφορά ανάμεσά τους, όπως ημίτονα ή τεταρτημόρια σε ύφεση και δίεση κ.τ.λ. Στα τρία αυτά γένη διανέμονται οι οκτώ ήχοι.

Με όλα τα παραπάνω προσδιοριστικά στοιχεία ο Χρύσανθος προχωρεί στην περιγραφή των συστατικών στοιχείων των ήχων. Έτσι το απήχημα, οι κλίμακες, ο καθορισμός των φθόγγων πάνω στους οποίους αποκλειστικά κινείται η μελωδία (δεσπόζοντες φθόγοι), και οι ενδιάμεσες μαζί με τις τελικές καταλήξεις ορίζουν τη μελική φόρμα που χαρακτηρίζει ξεχωριστά καθέναν από τους ήχους<sup>25</sup>. Ιδιαίτερα για τα απηχήματα τηρούνται οι κανόνες της παλαιάς γραφής που παρουσιάζονται όμως στο νέο αναλυτικό σύστημα της μεταρρυθμίσεως<sup>26</sup>. Δεν παραλείπεται, επίσης, και το κεφάλαιο των μέσων ήχων, το οποίο έχει αφήσει έντονα τα ίχνη του και στη σύγχρονη λειτουργική πράξη<sup>27</sup>. Τέλος, ορίζονται οι δύο μεγάλες κατηγορίες των μελών: τα στιχηραρικά και τα ειρμολογικά. Στιχηραρικό είναι το μέλος του Αναστασιματαρίου και Δοξασταρίου, και ειρμολογικό του Ειρμολογίου<sup>28</sup>.

Πάνω στη βάση αυτή κινείται και το έργο της Μουσικής Επιτροπής του 1881, η οποία ουσιαστικά βελτιώνει ορισμένα σημεία του θεωρητικού έργου του Χρύσανθου<sup>29</sup>. Ανάμεσα σ' αυτά είναι ο ακριβής προσδιορισμός κάθε γένους και η διατύπωση των κανόνων που διέπουν κάθε ήχο<sup>30</sup>. Ακόμη, η υμνογραφία διαιρείται σε πεζή ή άρυθμη και σε έρρυθμη. Η πρώτη κατηγορία που περιλαμβάνει το Ψαλτήριο, τα στιχηρά και απόστιχα της Οκτωήχου, τα ιδιόμελα και

- 23. Πρβλ. Αριστείδου Κοϊντιλιανού, ό.π., «γένη δέ μελωδίας  $\tilde{\gamma}$  άρμονία χρῶμα διάτονον, ὲκ τῆς τῶν διαστημάτων ἐγγύτητος ἡ μακρότητος λαμβάνοντα τάς διαφοράς».
  - 24. Χρυσάνθου, Θεωρητικόν μέγα, σελ. 97, § 226.
- 25. Ειναι εκείνο που διατυπώνει ο Ιερομόναχος Γαβριήλ για τον κάθε ήχο που έχει «τήν γνωριστικήν αὐτοῦ ἰδέαν».
- 26. Ο Χρύσανθος αναλύει τα παλαιά απηχήματα και επιμένει στη χρησιμοποίησή τους. Βλ. σχετικά, Θεωρητικόν μέγα, σελ. 135 εξ.
- 27. Βλ. Κ. Ψάχου, Το οκτάηχον σύστημα, σελ. 186 και 188, όπου αναλύονται τα τροπάρια «Ή Παρθένος σήμερον» και «Ἐπεφάνης σήμερον» που οι μελικές τους φράσεις χρησιμοποιούν τους μέσους και παραμέσους ήχους. Βλ. επίσης το, σε ήχο β΄ διατονικό, δεύτερο στίχο του κρατήματος του Μπερεκέτη και τα άλλα «επείσακτα», όπως ονομάστηκαν μέλη. Το θέμα των μέσων ήχων δε ρυθμίστηκε ειδικά από το Χρύσανθο (Βλ. Θεωρητικόν μέγα, σελ. 135).
  - 28. Χρυσάνθου, Εισαγωγή, σελ. 26.
- 29. Βλ. Μουσικής Επιτροπής, Στοιχειώδης διδασκαλία, σελ. 9: «Το έργον των τριών διδασκάλων υπήρξεν αληθώς μέγα αλλ' όσον μέγα και αν υπήρξεν ουδόλως εθεράπευσε την ουσιωδεστέραν των ελλείψεων, εξ ης έπασχε και πάσχει η ανατολική μουσική εν γένει και ιδίως η ημετέρα εκκλησιαστική».
  - 30. Ό.π., σελ. 25.

αυτόμελα, τα δοξαστικά, τη δοξολογία, τα χερουβικά και κοινωνικά είναι το στιχηραρικό είδος. Οι μελωδίες αυτές υποδιαιρούνται σε σύντομες, αργές και παπαδικές. Η δεύτερη κατηγορία με τους ειρμούς, τις καταβασίες, τους κανόνες, τους μακαρισμούς, τα προσόμοια, τα κοντάκια, τα εξαποστειλάρια είναι το ειρμολογικό. Και αυτό υποδιαιρείται σε τρεις κατηγορίες: αργό, σύντομο και καλοφωνικό<sup>31</sup>. Όλες οι παραπάνω κατηγορίες των μελών βρίσκονται σε κάθε ήχο. Κάθε γένος όμως περιλαμβάνει ορισμένους ήχους. Έτσι, ο πρώτος ο τέταρτος και οι πλάγιοί τους ανήκουν στο διατονικό γένος· ο δεύτερος και ο πλάγιος δεύτερος στο χρωματικό, ενώ ο τρίτος και ο βαρύς στο εναρμόνιο<sup>32</sup>. Με τις προϋποθέσεις αυτές και με τα νέα σύμβολα της αναλυτικής μουσικής γραφής πραγματοποιείται η κωδικοποίηση των λειτουργικών μελωδιών.

## 6.2. Το νέο αναλυτικό σύστημα γραφής

Η σημειογραφία της νέας μεθόδου έχει συγκεκριμένες αξίες φθογγοσήμων, καθώς και ορισμένα άλλα βοηθητικά σημάδια. Με μια εξασφαλισμένη λοιπόν ευελιξία κατορθώνει να καταγράφει κάθε μελωδική και ρυθμική λεπτομέρεια. Η παλαιά γραφή έχει εκτοπιστεί εντελώς. Στο σημείο όμως αυτό, πρέπει να τονιστεί η ιδιαιτερότητα της νέας παρασημαντικής, που αποκλειστικός σκοπός της είναι να συμπεριλάβει στο σύστημά της τις παλαιές εκκλησιαστικές συνθέσεις των οκτώ ήχων. Είναι χαρακτηριστικό το γεγονός ότι ενώ για ένα χρονικό διάστημα ο ένας χορός του πατριαρχιακού Ναού έψαλλε με τη νέα μέθοδο και ο άλλος με τη παλαιά, οι μελωδίες ουσιαστικά δεν άλλαζαν¹.

Σύμφωνα με όσα λέχθηκαν είναι αυτονόητο πως το σύστημα της οκταηχίας μπορεί τώρα να μελετηθεί με παρισσότερη ακρίβεια. Ακόμη, είναι φανερό πως οι δημιουργοί του νέου συστήματος δεν παρουσιάζονται ως νεωτεριστές, πράγμα που σημαίνει ότι δε μας έδωσαν αποκλειστικά νέες λειτουργικές συνθέσεις. Αυτό αποδεικνύεται τουλάχιστον από τους τίτλους των νέων μουσικών συλλογών, που συνήθως το περιεχόμενό τους είναι το ίδιο με εκείνο των παλαιών, αλλά

<sup>31.</sup> Ό.π., σελ. 45 και Χρυσάνθου, Θεωρητικόν μέγα, σελ. 178 εξ.

<sup>32.</sup> Βλ. Χρυσάνθου, ό.π., σελ. 142 εξ., όπου καθορίζεται το γένος κάθε ήχου. Βλ. επίσης Χρυσάνθου, Εισαγωγή, σελ. 26 εξ. και Μουσικής Επιτροπής, Στοιχειώδης διδασκαλία, σελ. 49 εξ.

<sup>1.</sup> Με την παλαιά μέθοδο επέμενε ο Κωνσταντίνος ο Πρωτοψάλτης. Όπως αναφέρει ο Ε. Βαμβουδάκης, Συμβολή σελ. μγ΄, ενώ είχε επικρατήσει το νέο σύστημα, εξακολουθούσαν στη Μ. Εκκλησία να ψάλλουν με το παλαιό για αρκετά χρόνια. Για το ίδιο θέμα βλ. όσα αναφέρει σε ανακοίνωσή του στην Ακαδημία Αθηνών ο Κ. Παπαδημητρίου, «Τα προβλήματα της βυζαντινής μουσικής και αι σύγχρονοι έρευναι», ΠΑΑ 6 (1931), σελ. 57. Πρβλ. και Γρ. Στάθη, «Η βυζαντινή μουσική...», σελ. 423.

«εξηγημένο»<sup>2</sup> ή «κατά παραλληλισμόν εκ της αρχαίας προς την νέαν μέθοδον»<sup>3</sup> ή «μεταφρασθέν κατά την νέαν μέθοδον»<sup>4</sup>. Όλα αυτά σημαίνουν ότι οι μεταρρυθμιστές είτε μεταγράφουν ακριβώς από την παλαιά γραφή τις μελωδίες είτε τις καταγράφουν από την ακουστική παράδοση. Και στην μια και στην άλλη περίπτωση φαίνεται η αξία της μεταρρυθμιστικής προσπάθειας, που πρωταρχικός σκοπός της είναι να μας συνδέσει με την παράδοση της λειτουργικής μουσικής. Δεν είμαστε σε θέση βέβαια να καθορίσουμε με ακρίβεια την ποσοστιαία αναλογία στη μελωδία της παλαιάς και της νέας γραφής. Ένα όμως είναι βέβαιο, ότι το έργο των τριών διδασκάλων σε καμιά περίπτωση δεν μπορεί να χαρακτηριστεί ως προσωπικό ή νόθο. Και αυτό γιατί ο μεγάλος όγκος του έργου που κωδικοποιείται είναι εντελώς αδύνατο να αποτέλεσε έστω και συνθετικό έργο μιας ζωής. Εδώ φυσικά φαίνεται η αντίφαση των επικριτών της μεταρρυθμίσεως5. Γιατί, ενώ από τη μια οι τρεις διδάσκαλοι επικρίνονται ως ημιμαθείς ή ως επιτήδειοι ερανιστές μουσικών γνώσεων, από την άλλη το τεράστιο και αποδεδειγμένης αξίας μεταγραφικό τους έργο δε δικαιολογεί αυτή την υποτιθέμενη ημιμάθεια. Σε τελική ανάλυση ένα είναι σίγουρο, ότι το νέο σύστημα, άσχετα από τις ατέλειές του, έγινε ο ασφαλής δρόμος για να συνεχίσει την πορεία της η μουσική παράδοση της Ορθοδοξίας. Αυτό άλλωστε αποδεικνύεται με την επιβίωση του παλαιού συστήματος των οκτώ ήχων.

Έτσι, οι νέες μουσικές συλλογές μιμούνται ακόμη και τη δομή των παλαιών. Υφίστανται, δηλαδή, πάλι το Ειρμολόγιο, το Δοξαστάριο, το Αναστασιματάριο, αλλά ακόμη και το Στιχηράριο, όχι βέβαια ως αυτοτελές βιβλίο, αλλά εντεταγμένο μέσα στις άλλες συλλογές. Δημιουργούνται επίσης νέες συλλογές και ανθολογίες, με βάση όμως το περιεχόμενο και την ύλη των προγενεστέρων.

- 2. Βλ. τους υπότιτλους των παρακάτω έργων: Ειρμολόγιον των καταβασιών Πέτρου του Πελοποννησίου μετά συντόμου Ειρμολογίου Πέτρου Πρωτοψάλτου του Βυζαντίου, εξηγημένα κατά την νέαν της μουσικής μέθοδον... παρά του Χουρμουζίου Χαρτοφύλακος, Κωσταντινούπολις 1825 Ταμείον Ανθολογίας, περιέχον άπασαν την εκκλησιαστικήν ενιαύσιον ακολουθίαν... εξηγηθείσαν εις την νέαν της μουσικής μέθοδον... παρά του εφευρέτου της ρηθείσης μεθόδου διδασκάλου Χουρμουζίου Χαρτοφύλακος, τομ. Ι-ΙΙ, Κωνσταντινούπολις 1824 Δοξαστικά, Πέτρου Λαμπαδαρίου του Πελοποννησίου, εξηγήθησαν δε κατά την νέαν μέθοδον παρά Γρηγορίου Λαμπαδαρίου, τομ. Ι, Εν Παρισίοις 1821.
- 3. Βλ. τον υπότιτλο του έργου, Δοξαστάριον, Πέτρου του Πελοποννησίου... κατά παραλληλισμόν εκ της αρχαίας προς την νέαν μέθοδον, έκδ. Π.Γ. Κηλτζανίδου Προυσαέως, τομ. Ι-ΙΙ, Κωνσταντινούπολις 1882-86.
- 4. Βλ. τον υπότιτλο των έργων: Νέον Αναστασιματάριον, μεταφρασθέν κατά την νεοφανή μέθοδον της μουσικής υπό των εν Κωνσταντινουπόλει μουσικολογιωτάτων διδασκάλων και εφευρετών του νέου μουσικού συστήματος... εκδοθέν σπουδή μέν επιπόνω του Μουσικολογιωτάτου κυρίου Πέτρου του Εφεσίου, Βουκουρέστι 1820· Σύντομον Δοξαστάριον, Πέτρου Λαμπαδαρίου του Πελοποννησίου, μεταφρασθέν κατά την νέαν μέθοδον της μουσικής των μουσικολογιωτάτων διδασκάλων του νέου συστήματος, Βουκουρέστι 1820.
- 5. Βλ. όσα αναφέρει εναντίον των τριών διδασκάλων και του έργου των ο Ε. Βαμβουδάκης, Συμβολή, σελ. μα΄.

Χωρίς αμφιβολία, λοιπόν, το σημείο στο οποίο αναγνωρίζεται πλήρης αντιστοιχία της παλαιάς με τη νέα γραφή είναι η οκταηχία, που αποτέλεσε την ασφαλιστική δικλείδα της μεταρρυθμίσεως. Η νέα αναλυτική σημειογραφία, με τα πολλά πλεονεκτήματά της, μας δίνει μια πλήρη εικόνα του συστήματος των οκτώ ήχων. Τόμοι ολόκληροι μουσικών συλλογών εκδόθηκαν σε πολύ μικρό χρονικό διάστημα. Σ' αυτό συνέβαλε και η τυπογραφία<sup>6</sup>. Έτσι έχουμε στη διάθεσή μας την ίδια ταξινόμηση του παλαιού μελωδικού υλικού μέσα στα πλαίσια του ίδιου συστήματος της οκτάηχης λειτουργικής υμνογραφίας. Από τις νέες μουσικές συλλογές ιδιαίτερο ενδιαφέρον παρουσιάζουν το Δοξαστάριο, το Ειρμολόγιο, το Αναστασιματάριο, η Ανθολογία<sup>7</sup> και η Πανδέκτη.

Το Δοξαστάριο περιέχει κυρίως συνθέσεις, του παλαιού Στιχηραρίου και συγκεκριμένα του κινητού και ακίνητου εορτολογικού κύκλου χωρίς αναστάσιμες της Οκτωήχου<sup>8</sup>. Διακρίνεται σε δύο τύπους, στον σύντομο ή νέο του Πέτρου Λαμπαδαρίου του Πελοποννησίου και στον αργό ή παλαιό του Ιακώβου Πρωτοψάλτου. Το πρώτο τυπώνεται από τον Πέτρο τον Εφέσιο το 1820<sup>9</sup>, ενώ μια άλλη έδοση του Α. Θάμυρη το 1821 το καθιερώνει τελικά<sup>10</sup>. Διατηρούνται όμως στην πράξη και μέλη του παλαιού Δοξασταρίου που εκδίδεται από το Θ. Φωκαέα το 1836<sup>11</sup>. Το Δοξαστάριο αργότερα διευρύνεται με τη συμπερίληψη και άλλων μελωδιών<sup>12</sup>.

Το Ειρμολόγιο εκδίδεται στην Κωνσταντινούπολη το 1825 από το διδάσκαλο Χουρμούζιο Χαρτοφύλακα. Διακρίνεται και αυτό σε δύο τύπους, στον αργό του Πέτρου Λαμπαδαρίου του Πελοποννησίου και στο σύντομο του Πέτρου του Βυζαντίου<sup>13</sup>. Το πρώτο περιλαμβάνει τις καταβασίες όλου του χρόνου «μετά προσθήκης ικανών καταβασιών και άλλων αναγκαίων μαθημάτων Πέτρου του Βυζαντίου, Γρηγορίου του Πρωτοψάλτου και Χουρμουζίου του Χαρτοφύλακος»<sup>14</sup>. Από το νέο Ειρμολόγιο λείπουν επίσης οι κύριες μελωδίες του Αναστασιματαρίου, καθώς και το Καλοφωνάριο<sup>15</sup>.

- 6. Ο Πέτρος ο Εφέσιος είναι ο πρώτος που χρησιμοποιεί τα τυπογραφικά μουσικά στοιχεία και εκδίδει το «Νέον Αναστασιματάριον», Βουκουρέστι 1820. Βλ. Γ. Λαδά, Τά πρώτα τυπωμένα βιβλία βυζαντινής μουσικής, Αθήνα 1978.
  - 7. Υπάρχει και ο τίτλος «Ταμείον Ανθολογίας».
  - 8. Για το Δοξαστάριο βλ. όσα αναφέρονται στην έκδοση Κ. Φιλοξένους, Λεξικόν, σελ. 62.
  - 9. Πρόκειται για το σύντομο Δοξαστάριο που αναφέρθηκε παραπάνω.
  - 10. Το έργο με τον τίτλο, Δοξαστικά, αναφέρθηκε παραπάνω.
- 11. Βλ. Ιακώβου Πρωτοψάλτου, Δοξαστάριον, εξηγηθέν δέ απαραλλάκτως εις την νέαν της μουσικής μέθοδον παρά Χουρμουζίου Χαρτοφύλακος, νυν πρώτον εκδοθέν εις τύπον παρά Θεοδώρου Π.Π. Παράσχου Φωκαέως, τόμ. Ι, εκ της εν Γαλατά Τυπογραφίας Ισάκ δε Κάστρου 1836.
  - 12. Βλ. Το Δοξαστάριο του Πέτρου στην έκδοση του Π.Γ. Κηλτζανίδου που αναφέρθηκε.
  - 13. Είναι η έκδοση του 1825 που αναφέρθηκε παραπάνω.
  - 14. Βλ. τον υπότιτλο του έργου.
- 15. Περιλαμβάνονται μόνο τα απολυτίκια, ορισμένα καθίσματα, τα αντίφωνα του δ΄ ήχου και τα εξαποστειλάρια. Το καλοφωνικό ειρμολόγιο διασπείρεται στις ανθολογίες.

Το Αναστασιματάριο είναι η τρίτη, σημαντική και αυτή, συλλογή της εκκλησιαστικής μουσικής. Το βιβλίο αυτό, αρκετά παλαιό, δημιουργείται με τη συνένωση του αναστασίμου υλικού των δύο παλαιοτέρων συλλογών, του Στιχηραρίου και του Ειρμολογίου. Διακρίνεται σε αργό στιχηραρικό, σε σύντομο στιχηραρικό και σε ειρμολογικό<sup>16</sup>. Ως συνθέτες των πρώτων Αναστασιματαρίων αναφέρονται ο Ιωάννης Δαμασκηνός, ο Ιωάννης ο Γλυκύς και οι δύο Χρυσάφαι (παλαιός και νέος). Το ιη΄ αιώνα, ο Πέτρος Λαμπαδάριος ο Πελοποννήσιος γράφει το αργό και σύντομο Αναστασιματάριο, το οποίο καθιερώνεται όπως και οι δύο προηγούμενες συλλογές. Η πρώτη του τυπωμένη έκδοση γίνεται το 1820 στο Βουκουρέστι από τον Πέτρο τον Εφέσιο<sup>17</sup>. Ακολουθούν και άλλες εκδόσεις του έργου αυτού, όπως του Χουρμουζίου Χαρτοφύλακος το 1840, του Ιωάννου Πρωτοψάλτου το 1866 κ.ά. Το αργό στιχηραρικό ή αρχαίο μεταγράφεται από το Χουρμούζιο και εκδίδεται το 1868<sup>18</sup>.

Η Ανθολογία και η Πανδέκτη περιέχουν διάφορες συνθέσεις του εσπερινού, του όρθρου και της λειτουργίας, του αργού Στιχηραρίου, των παπαδικών μελών, του καλοφωνικού Ειρμολογίου κ.τ.λ. Από τις πιο σπουδαίες εκδόσεις είναι του Χουρμουζίου του Χαρτοφύλακος και του Γρηγορίου του Πρωτοψάλτου, που έγιναν στην Κωνσταντινούπολη το 1824 και 1834-37 αντίστοιχα<sup>19</sup>.

Με τις παραπάνω εκδόσεις, αλλά και με ένα τεράστιο σε όγκο εξηγητικό έργο, το οκτάηχο σύστημα ουσιαστικά μεταφέρεται στην αναλυτική μέθοδο. Από τους παλαιότερους μελουργούς, που τα έργα του εξηγούνται στη νέα γραφή, είναι: ο Ιάκωβος ο Πρωτοψάλτης, ο Πέτρος ο Μπερεκέτης, ο Μπαλάσιος ο Ιερεύς, ο Γερμανός ο Νέων Πατρών κ.ά.<sup>20</sup>. Έτσι, το έργο των τριών διδασκάλων μπορούμε να πούμε ότι παρουσιάζεται περισσότερο ως διαρρύθμιση παρά ως μεταρρύθμιση. Αυτό φαίνεται, λ.χ., αν παρατηρήσουμε ορισμένες τεχνικές λεπτομέρειες της νέας μεθόδου, που από πλευράς ήχων αντιγράφει την παλαιά.

Συγκεκριμένα το θέμα των μαρτυριών, των απηχημάτων και των φθορών στη νέα γραφή μας δίνει ακριβή στοιχεία για το οκτάηχο σύστημα. Οι μαρτυρίες, όπως λέχθηκε, δηλώνουν τους φθόγγους από τους οποίους ξεκινά κάθε μια από τις χαρακτηριστικές μελωδίες των οκτώ ήχων<sup>21</sup>. Η θέση των αρκτικών φθόγγων

<sup>16.</sup> Βλ. Κ. Φιλοξένους, Λεξικόν, σελ. 16.

<sup>17.</sup> Το έργο αναφέρθηκε παραπάνω.

<sup>18.</sup> Βλ. την έκδοση των Μουσικοδιδασκάλων της Πατριαρχικής Σχολής της εκκλησιαστικής μουσικής, Μουσική Βιβλιοθήκη, τόμ. Ι-ΙΙ, Εν τη πατριαρχική τυπογραφία (Κωνταντινούπολις) 1868-69.

<sup>19.</sup> Τα έργα του Χουρμουζίου αναφέρθηκαν παραπάνω. Του Γρηγορίου με τον ίδιο τίτλο, «Ταμείον Ανθολογίας», εκδότης είναι ο Θεόδωρος Π.Π. Φωκαέας.

<sup>20.</sup> Βλ. τον πρόλογο της «Μουσικής Βιβλιοθήκης» Ι, 1868, σελ. ε΄, όπου αναφέρεται ότι μόνο οι εξηγήσεις του Χουρμουζίου «εν χειρογράφοις αποτελούσιν ογκώδεις τόμους κειμένους εν τη βιβλιοθήκη του εν Φαναρίφ Αγιοταφικού μετοχίου». Λεπτομέρειες για το τεράστιο εξηγητικό έργο του Χουρμουζίου, βλ. Γ. Παπαδοπούλου, Συμβολαί, σελ. 331.

<sup>21.</sup> Βλ. Χρυσάνθου, Θεωρητικόν μέγα, σελ. 16 και 45.

κάθε ήχου σχετίζεται με το πεντάχορδο σύστημα του τροχού της παλαιάς γραφής και με την εκφώνηση των πολυσυλλάβων απηχημάτων ανανές, νεανές κ.τ.λ. 22. Ο Χρύσανθος βέβαια εισηγείται τα μονοσύλλαβα απηχήματα των ήχων, επιμένει όμως και στα πολυσύλλαβα, γιατί, όπως ισχυρίζεται, με αυτά διδάσκεται καλύτερα η παραλλαγή<sup>23</sup>. Άλλωστε, για το σκοπό αυτό σχεδιάζεται στα χειρόγραφα το σχήμα του τροχού. Με αυτό οι αρχάριοι μάθαιναν την ανάβαση και την κατάβαση των φθόγγων. Οι μελοποιοί, επίσης, με το ίδιο σχήμα καθόριζαν τις μελωδίες τους «και απ' αυτού διωρίσθηκαν και οι οκτώ ήχοι της Εκκλησίας»<sup>24</sup>. Τον ίδιο σύνδεσμο με την παλαιά θεωρία διατηρούν και οι φθορές. Ο Χρύσανθος εκφράζεται όπως και οι συγγραφείς των παλαιών θεωρητικών<sup>25</sup>. Υπάρχει, δηλαδή, και στις δύο περιπτώσεις η «δέσις και η λύσις» της φθοράς, που δημιουργεί την εναλλαγή και την ποικιλία των μελωδιών<sup>26</sup>. Στη θεωρία όμως της μεταρρυθμίσεως, όταν γίνεται χρήση των φθορών, προϋποτίθεται η κλίμακα, το γένος και το σύστημα. Έχουμε, δηλαδή, συγκεκριμένη ενέργεια των φθορών<sup>27</sup>. Για τη Μουσική Επιτροπή του 1881 οι φθορές δείχνουν τη μεταβολή της τονικής βάσεως που λέγεται παραχορδή ή τη μετάβαση από τον έναν ήχο στον άλλο<sup>28</sup>. Η σημειογραφική παράσταση των μαρτυριών, των φθορών και των φθόγγων της νέας γραφής είναι η ακόλουθη:

| Ήχος                            | μαρτυρία φθόγγου | μαρτυρίες ήχων      | φθορές            | ίσα ή βάσεις   |
|---------------------------------|------------------|---------------------|-------------------|----------------|
| α                               | <u>қ</u><br>9    | <b>ر</b><br>ن:<br>P | 96                | ×ε             |
| β·                              | A                | <u>=</u>            | <del>-0</del> -55 | δι             |
| γ.                              | F<br>99          | <del></del>         | و ہ               | γα             |
| δ΄                              | g<br>N           | λίτος               | ዮ <b>፮</b> ፝፞፞፞፞፞ | βου            |
| $\frac{\lambda}{\pi} a$         | я<br>9           | Àÿ                  | م ہ               | $\pi_{\alpha}$ |
| $\frac{\lambda}{\beta}$ $\beta$ | π,               | À                   | او نوم            | $\pi_{\alpha}$ |
| βαρύς                           | Ž                | <u>≅</u>            | <b>*</b> >        | ζω             |
| $\hat{\pi}\delta$               | አ<br>ያ           | <del>ል</del> ፟ጜ፝    | ደ ዸ               | νη             |

<sup>22.</sup> Ό.π., σελ. 28 εξ.

<sup>23.</sup> Ό.π., σελ. 31, υποσ. α.

<sup>24.</sup> Ό.π., σελ. 29, υποσ. α.

<sup>25.</sup> Ό.π., σελ. 169 και 171.

<sup>26.</sup> Ο Μανουήλ Χρυσάφης (βλ. κεφ. 4.2.4.) αναφέρεται εκτενώς στη λύση και δέση της φθοράς. Ο Χρύσανθος, Θεωρητικόν μέγα, σελ. 171, σημειώνει: « Εν συντόμω γίνωσκε, ότι κάθε φθορά έγει δέσιν και λύσιν».

<sup>27.</sup> Βλ. Χρυσάνθου, Εισαγωγή, σελ. 48.

<sup>28.</sup> Βλ. Μουσικής Επιτροπής, Στοιχειώδης διδασκαλία, σελ. 62.

Ο παραπάνω πίνακας δείχνει ότι η ταξινόμηση των οκτώ ήχων στην νέα μέθοδο ακολουθεί το πεντάχορδο σύστημα και όχι τη διαπασών<sup>29</sup>. Αυτό φαίνεται καλύτερα, εάν παρατηρηθεί ότι οι επτά φθόγγοι του διαπασών δεν μπορούν να δώσουν ίσα (βάσεις) για τους οκτώ ήχους. Έτσι ο φθόγγος πα ανήκει και στον πλ. α΄ και στον πλ. β΄ ήχο. Στη λεπτομέρεια αυτή επιμένει ο Χρύσανθος, παραθέτοντας και ειδικό διάγραμμα<sup>30</sup>. Αλλά η τονική τοποθέτηση των ήχων κατά το νέο σύστημα δημιουργεί ορισμένες αμφιβολίες στους θεωρητικούς, όπως θα δούμε στη συνέχεια.

#### 6.3. Προβλήματα

Έχει αναφερθεί ότι οι τρεις διδάσκαλοι διαπράττουν ορισμένα σφάλματα, που οφείλονται στο ογκώδες πράγματι μεταρρυθμιστικό τους έργο. Ωστόσο, πέρα από τις τεχνικές και θεωρητικές παραλείψεις, οι μεταρρυθμιστές βαρύνονται ακόμη και για καθαρά διαδικασιακές ενέργειες. Ίσως έπρεπε μαζί τους να συμπράξουν και άλλοι παράγοντες της μουσικής, για να δοθεί περισσότερο κύρος στο σοβαρό αυτό αναθεωρητικό έργο<sup>1</sup>.

Ειδικότερα, τα στοιχεία που συνθέτουν τις αιτιάσεις των πολεμίων αλλά και των καλοπροαίρετων καμιά φορά σχολιαστών της μεταρρυθμίσεως, σχετικά με τους οκτώ ήχους, συνοψίζονται στα ακόλουθα θέματα: α) στα τρία γένη της μουσικής, διατονικό, χρωματικό, εναρμόνιο, τα οποία δεν αναφέρει η θεωρία των μεσαιωνικών εγχειριδίων· β) στην τονική ή βάση των ήχων· γ) στα νέα μέλη και τις νέες συνθέσεις με τις διάφορες μείξεις των ήχων και την κατά κόρο χρησιμοποίηση των φθορών· δ) στις παραλλαγές των μελών που καλύπτονται με τους χαρακτηρισμούς: σύντμηση, καλλωπισμός, διασκευή κ.ά².

- 29. Βλ. Κ. Ψάχου, Το οκτάηχον σύστημα, σελ. 59· «Αι διαιρέσεις αύται των ήχων εγίνοντο επί τη βάσει της περί του Τροχού θεωρίας των Βυζαντινών, την οποίαν καθώρισαν ο Δαμασκηνός και ο Κουκουζέλης και την οποίαν πρώτος ανέπτυξε και καθώρισε λεπτομερώς ο ιερεύς Ιωάννης ο Πλουσιαδινός δια του μεγάλου Τροχού του...».
  - 30. Βλ. Χρυσάνθου, Θεωρητικόν μέγα, σελ. 168.
- 1. Ο Ε. Βαμβουδάκης, Συμβολή, σελ. μβ΄-μγ΄, πολύ σωστά αναφέρει ότι αξιόλογοι μουσικοί της εποχής αγνοήθηκαν, όπως ο Β. Στεφανίδης, ο Απόστολος Κώνστας Χίος, ο Αντώνιος Λαμπαδάριος και ο Κωνσταντίνος ο Βυζάντιος. Σχετικά με το θέμα αυτό βλ. Μαξίμου Μητροπολίτου Λαοδικείας, Η εκκλησιαστική μουσική, σελ. 25, όσα αναφέρονται εκ μέρους του Δ. Πασπαλλή: «Ήθελεν όντως υπάρξει πιθανότης επιτυχίας, αν είχαν οι καλοί ούτοι άνδρες ικανά υλικά μέσα, ικανόν υλικόν καιρόν, προ πάντων δε την σύμπραξιν ειδικών επιστημόνων διδασκάλων».
- 2. Τα σφάλματα των μεταρρυθμιστών δημιούργησαν πολλές αντιθέσεις στους μουσικούς κύκλους. Βλ. λ.χ. Σταυράκη Αναγνώστου, Η λεσβιάς ωδή, Σμύρνη 1850, σελ. 61, όπου αναφέρεται ότι ο Χ. Καλλίνικος έγραψε μελέτη με τίτλο, «Ανατροπή της εν Κωνσταντινουπόλει επινοηθείσης κατά το 1814-15 μουσικής μεθόδου υπό των τριών Μουσικοδιδασκάλων κυρίων Χρυσάνθου, Χουρμουζίου και Γρηγορίου». Το έργο του Καλλίνικου, κατά το Σταυράκη, δεν εκδόθηκε.

- Ι. Είναι γνωστό ότι τα παλαιά θεωρητικά όχι μόνο δεν αναφέρονται στα τρία γένη, αλλά και δεν ομιλούν καθόλου για τετράγορδα ή κλίμακες3. Ακόμη δε δίνουν συγκεκριμένες εξηγήσεις για τις διαφορές των μουσικών διαστημάτων. Κάτω από τις συνθήκες αυτές, η ξένη μουσικολογική έρευνα διατυπώνει επίσημα τις απόψεις της, που στηρίζονται σε ορισμένες εύλογες αρχικά παρατηρήσεις. Έτσι, για τους Η. J. W. Tillyard και Ο. Strung, που εκπροσωπούν την επιστημονική γραμμή των ΜΜΒ, η βυζαντινή μουσική είναι διατονική<sup>4</sup>. Εκπλήττεται όμως κανείς, όταν ακούει ελληνική εκκλησιαστική μουσική που είναι γεμάτη από χρωματικά κομμάτια. Αντίθετα, συνεχίζει ο ίδιος ερευνητής, στη μεσο-βυζαντινή μουσική ποτέ δε βρίσκουμε ολόκληρο ύμνο σε χρωματικό γένος, παρά μόνο ορισμένα τμήματα διάσπαρτα σε μία σύνθεση5. Πέρα από αυτό, η χρωματική φθορά στη σημειογραφία πρέπει να οφείλεται σε μεταγενέστερο χέρι και μπορεί να θεωρηθεί ως εξέλιξη που συμβαίνει το ιε΄ αιώνα. Καταλείγοντας ο H.J.W. Tillyard συμφωνεί με τα συμπεράσματα του Ε. Wellesz, που αναφέρονται στην ιστορική πορεία του ελληνικού λειτουργικού μέλους6. Έτσι, η μεταγενέστερη βυζαντινή σημειογραφία, όταν χρησιμοποιεί χρωματικές φθορές, καταγράφει κάποια άγραφη παράδοση που ήταν κάτω από την ανατολική επίδραση7. Τις θέσεις αυτές υιοθετούν ακόμη και Έλληνες μελετητές, που εργάζονται κάτω από την εποπτεία των ΜΜΒ. Από αυτούς, ο Μ. Δραγούμης αναφέρει ότι οι βυζαντινοί ήχοι είναι διατονικοί, παρά το γεγονός ότι μερικές μελωδίες χρησιμοποιούν τα χρωματικά γένη, ενώ οι νεο-βυζαντινοί δεν είναι όλοι διατονικοί, και αυτοί που είναι συχνά διαφοροποιούνται από τους βυζαντινούς8. Ο ίδιος μουσικολόγος προχωρεί σε μια σύντομη θεώρηση ορισμένων τονικών χαρακτηριστικών των βυζαντινών ήχων, που επιβιώνουν στη νεο-βυζαντινή πράξη. Πάνω σ' αυτό
- 3. B $\lambda$ . E. Wellesz, A History, Oxford 1961<sup>2</sup>,  $\sigma\epsilon\lambda$ . 310: «Manuel Ghrysaphes and all the other theorists do not speak of tetrachords or scales, which are changet in order to get from one mode to another».
- 4. H.J.W. Tillyard, «Handbook...», σελ. 35. Βλ. του ίδιου, «The Modes in Byzantine Music», ABSA XXII (1916-18), σελ. 149, όπου για να υποστηριχθεί η άποψη ότι η βυζαντινή κλίμακα είναι διατονική χρησιμοποιείται η θεωρία του Βρυέννιου, στον οποίο αναφέρεται και ο Χρύσανθος. Βλ. και Ο. Strung, «The Tonal System...», σελ. 201, όπου συμπεραίνεται ότι «The tonal system of the medieval Byzantine chant is a wholly diatonic one...».
- H.J.W. Tillyard, «Handbook...», ό.π. Βλ. του (διου «The Byzantine Modes in the Twelfth Century», ABSA XLVIII (1953), σελ. 185.
  - 6. Bλ. E. Wellesz, A History, Oxford 1961<sup>2</sup>, σελ. 29.
- 7. H.J.W. Tillyard, «Handbook...», σελ. 36. Βλ. επίσης του ίδιου «The Modes...», σελ. 140. Εδώ ο Tillyard, ενώ θεωρεί πως η αυξανόμενη δημοτικότητα του χρωματικού γένους οφείλεται στην ανατολική επίδραση, συμπληρώνει ότι με το χρωματικό γένος έχουμε μια ανάπτυξη της αρχαίας ελληνικής θεωρίας.
- 8. M. Dragoumis, «The Survival of Byzantine Chant in the Monophonic Music of the Modern Greek Church», SEC I (1966), σελ. 9 εξ. Πρβλ. Ch. Thodberg, «Chromatic Alterations in the Sticherarium», Actes du XIIe Congrès international d'études byzantines, Ochride 1961, II (Beograd 1964), σελ. 607-612.

συμπερασματικά συμφωνεί με τον Ε. Wellesz, που παρουσιάζει τους Έλληνες συνθέτες της εκκλησιαστικής μουσικής να δημιουργούν λιγότερες πρωτότυπες μελωδίες, επειδή ουσιαστικά στηρίζονται περισσότερο σε παλαιούς και καλά γνωστούς μελωδικούς τύπους9.

Το ζήτημα όμως για μια ευρύτερη χρήση και σχέση του χρωματικού γένους με το σύστημα των οκτώ ήχων στην παλαιά μέθοδο φαίνεται πως απασχολεί ακόμη την έρευνα. Έτσι, παρότι οι ερευνητές της Κοπεγχάγης έχουν εκφραστεί οριστικά, τελευταία γίνονται προσπάθειες να υπάρξει κάποια καλύτερη προσέγγιση του θέματος. Ο Γ. Αμαργιανάκης τονίζει ιδιαίτερα το γεγονός ότι, ενώ στους άλλους ήχους το κύριο μαρτυρικό τους σημάδι χρησιμοποιείται χωρίς εξαίρεση στις αρχές των τετραχόρδων, δηλαδή στην πρώτη και πέμπτη βαθμίδα, στους χρωματικούς, ήχους β΄ και πλ.β΄ συναντιέται και στην τρίτη βαθμίδα. Έτσι διαπιστώνεται ότι το διάστημα μεταξύ τρίτης και τέταρτης βαθμίδας είναι ημιτόνιο (πράγμα που ενισχύεται από την κατά κανόνα χρήση της φθοράς νενανώ στην τέταρτη βαθμίδα) και ότι με τις συνθήκες αυτές σχηματίζεται η χρωματική κλίμακα<sup>10</sup>. Βέβαια, παράλληλες απόψεις έχουν διατυπωθεί και από προγενέστερους Έλληνες μελετητές, όπως θα δούμε στη συνέχεια. Χωρίς αμφιβολία, λοιπόν, ανοίγουν καινούργιες προοπτικές στην έρευνα, οι οποίες αφορούν τόσο τη θεωρία όσο και την πράξη της βυζαντινής, μεταβυζαντινής και σύγχρονης εκκλησιαστικής μελωδίας, που, όπως φαίνεται, και στις τρεις αυτές περιόδους, ακολουθεί τις ίδιες τεχνικές αρχές μέσα στα πλαίσια της οκταηχίας και της διαστηματικής ποικιλίας των τριών γενών.

Ο Σίμων Καράς διατυπώνει λεπτομερειακά τις απόψεις του για τα γένη της εκκλησιαστικής μελωδίας<sup>11</sup>. Η εργασία του βέβαια δε λύνει το θέμα, αλλά προσφέρει πολλές ενδείξεις για μια ενιαία πορεία της ψαλτικής παραδόσεως. Συγκεκριμένα, αναφέρει ότι οι πρακτικοί μουσικοί του Βυζαντίου, όπως και οι λόγιοι θεωρητικοί Βρυέννιος και Παχυμέρης, θεωρούν ως επινοητή του μουσικού γραφικού συστήματός τους τον επιφανή θεωρητικό της αρχαιότητος Κλαύδιο Πτολεμαίο, τον οποίο ακολουθούν στις διαστηματικές ποικιλίες<sup>12</sup>. Ειδικότερα, ο Σ. Καράς επισημαίνει ότι η ποικιλία των μουσικών γενών στο Βυζάντιο

<sup>9.</sup> M. Dragoumis, ό.π., σελ. 36 και E. Wellesz, «An Introduction to Byzantine Music», Blackfriars, 23 (1942), σελ. 377.

<sup>10.</sup> Οι απόψεις αυτές του Γ. Αμαργιανάκη παρουσιάστηκαν στο τελευταίο βυζαντινολογικό (XVI) συνέδριο και περιλαμβάνονται στις εργασίες του: 1) An Analysis of Stichera in the Deuteros Modes, The Stichera Idiomela for the Month of September in the Modes Deuteros, Plagal Deuteros and Nenano, Transcribed from the Manuscript Sinai 1230 (A.D. 1365) I, CIMAGL 22, Copenhague 1977, σελ. 100 εξ. 2) «The Chromatic Modes», XVI. Internationaler Byzantinistenkongress, Akten II/7, Jahrbuch der Österreichichen Byzantinistik 32/7, Wien 1982, σελ. 7-17. Πρέπει να σημειωθεί ότι οι σύνεδροι του βυζαντινολογικού συνεδρίου παραδέχθηκαν την ύπαρξη χρωματικού γένους για όλη την περίοδο της βυζαντινής μουσικής πριν από το 1453.

<sup>11.</sup> Βλ. Σ. Καρά, Γένη και διαστήματα.

<sup>12.</sup> Ό.π., σελ. 11.

μαρτυρείται έμμεσα από τα θεωρητικά και παιδαγωγικά συγγράμματα των εκκλησιαστικών μουσικών. Αυτό διαπιστώνεται αρχικά από το γεγονός ότι οι Βυζαντινοί παραδέχονται την οκταηχία και ότι οι διάφορες κατηγορίες των ήχων, όπως λέγετος, διατονικός βαρύς, νενανώ, νάος, τετράφωνος, πεντάφωνος, μέσος, παραμέσος κ.ά., σημαίνουν πως στην ίδια βάση θεμελιώνονται περισσότερες κλίμακες με διάφορη διαστηματική υφή<sup>13</sup>. Ακόμη, η παλαιά σημειογραφία διακρίνει τους χρωματικούς ήχους β΄, πλ. β΄ και νενανώ με ιδιαίτερες φθορές και μαρτυρίες και ιδιαίτερη παραλλαγή διαφορετική των διατονικών ήχων<sup>14</sup>.

Μια βαθύτερη όμως εξέταση των πηγών φανερώνει ότι η ποικιλία των μελών της εκκλησιαστικής μουσικής, από το ιε΄ αίωνα και μετά, που επηρεάζει και το σύστημα των τριών διδασκάλων, δεν προέρχεται από ανατολικές επιδράσεις. Αυτό αποδεικνύεται αν ληφθεί υπόψη ότι όχι μόνο ο Χρύσανθος, αλλά και οι παλαιοί θεωρητικοί στηρίζουν το έργο τους στην αρχαία ελληνική μουσική θεωρία. Πολύ σωστά ο Β. Στεφανίδης αναφέρει ότι η επιστημονική διαίρεση της διατονικής κλίμακας στηρίζεται περισσότερο στην πείρα<sup>15</sup>. Παράδειγμα, ο μεγάλος διδάσκαλος Ιωάννης Κουκουζέλης (ιδ΄ αι.), ο οποίος συνοψίζει τη διδασκαλία του στο «Μέγα Ίσο» και προσφέρει ένα υποδειγματικό μάθημα για την εναλλαγή των γενών. Και άλλες όμως περιπτώσεις, όπως θα δούμε στη συνέχεια, οδηγούν σε αδιαμφισβήτητα συμπεράσματα για τη χρήση των γενών.

Στο «Μέγα Ίσο» του Κουκουζέλη και συγκεκριμένα στη λέξη «στρεπτόν» το μάθημα δημιουργεί την πρώτη μεταβολή του μέλους¹6. Η δεύτερη μεταβολή αρχίζει με τη λέξη «θεματισμός» και φθάνει μέχρι τη λέξη «στραγγίσματα», της οποίας η τελευταία συλλαβή τα επιστρέφει στην πρώτη μελωδία. Η τρίτη μεταβολή του μέλους δημιουργείται από τις δύο τελευταίες συλλαβές της λέξεως «παρακλητική». Μια άλλη μεταβολή αρχίζει με τη φθορά του νενανώ, που φθάνει μέχρι τη λέξη «στιχηρόν». Ακολούθως, η μελωδία παίρνει τη μορφή που είχε στην αρχή της μεθόδου μέχρι τη λέξη «βαρύς». Το ίδιο μέλος φθάνει μέχρι τη λέξη «δαρτά», απ' όπου, με διάφορες εναλλαγές με τις λέξεις «σήμερον», «επτά φωναί» και «διπλασμός», η μελωδία επανέρχεται αντιφωνικά στον πρώτο της φθόγγο¹7. Αν τώρα ληφθεί υπόψη ότι η μελωδία της μεθόδου έχει ως αρχή τον πρώτο ήχο, οι παραπάνω λέξεις είναι τα σημεία ολόκληρης της συνθέσεως, στα οποία επισυμβαίνει η αλλαγή του μέλους. Όπως είναι γνωστό από το εξηγητικό έργο της λειτουργικής μουσικής, ορισμένα σημάδια της παλαιάς γραφής, όπως ο θεματισμός, η παρακλητική, η φθορά νενανώ κ.ά., συνδέονται

<sup>13.</sup> Ό.π., σελ. 12.

<sup>14.</sup> Ό.π., σελ. 13.

<sup>15.</sup> Β. Στεφανίδου, «Σχεδίασμα...», σελ. 239.

<sup>16.</sup> Β. Στεφανίδου, ό.π., σελ. 239· «Το μάθημα αυτό άρχεται εκ του προσλαμβανομένου, και εις μεν την λέξιν Στρεπτόν κατέρχεται ως ημιτόνιόν τι περισσότερον από την εις τα κάτω αντιφωνίαν του  $\alpha'$ , ήγουν του διατόνου των μέσων».

<sup>17.</sup> Βλ. τη μέθοδο «Μέγα Ίσον» του Κουκουζέλη.

με την αποτομή των μουσικών διαστημάτων που συναντάται στα χρωματικά και εναρμόνια γένη<sup>18</sup>. Ο Κουκουζέλης με τη μέθοδό του προσφέρει, ένα υπόδειγμα της τεχνικής των εναλλαγών ή των μεταβολών το οποίο αφορά πρωταρχικά το κεφάλαιο των ήχων. Χωρίς αμφιβολία η πρακτική αυτή έχει ως βάση την αρχαία ελληνική μουσική με την επιστημονική διαίρεση της διατονικής κλίμακας και τον καθορισμό των τριών γενών του διατονικού, του χρωματικού και του εναρμόνιου<sup>19</sup>.

Η οκτάηχος μέθοδος του Ιωάννου Πλουσιαδηνού ακολουθεί παρόμοιες τεχνικές διαδικασίες. Η μελωδία αρχίζει με τον πρώτο ήχο ως τετράφωνο στη λέξη «τετράφωνος». Με τη φθορά του νενανώ στη λέξη «μαθητάς» και του δευτέρου στη λέξη «δεύτερος» δημιουργεί ορισμένες χρωματικές μεταβολές. Στη συνέχεια, με τη φθορά του τετάρτου ήχου μεταβαίνει στον τρίτο ήχο. Ακολουθούν οι ήχοι τέταρτος, πλάγιος του πρώτου, και πρωτόβαρυς, ενώ ορισμένες άλλες μετατονίσεις δημιουργούν και τους άλλους ήχους μέχρι τη λέξη «Πλουσιαδηνός». Στο σημείο αυτό ο συνθέτης επαναφέρει τη μελωδία στην πρώτη της βάση<sup>20</sup>.

Η «αγιορείτικη μέθοδος» δημιουργεί τον πρώτο ήχο στη λέξη «υπήντησε». Ακολουθεί ο δεύτερος στη βάση του και ο τρίτος στην τριφωνία. Ο τέταρτος ήχος χρησιμοποιεί τη βάση του πρώτου, ενώ ο πλάγιος του πρώτου δημιουργείται τρεις φωνές κάτω. Ο πλάγιος του δευτέρου τοποθετείται στη βάση του χρωματικού δευτέρου και τελειώνει στη βάση του πρώτου ήχου με τη φθορά του νενανώ. Στη θέση του τρίτου ήχου δημιουργείται ο βαρύς στη λέξη «κύρης σου». Ο πλάγιος του τετάρτου τρίφωνος από τη βάση του βαρέος καταλήγει τρεις φωνές στη φυσική του βάση, και εδώ τελειώνει η μέθοδος<sup>21</sup>.

Η «Νουθεσία προς τους μαθητάς» του Χρυσάφη του νέου στη βάση του πρώτου ήχου με φθορά δημιουργεί το δεύτερο ήχο. Στη λέξη «επαινείσθαι» ακολουθεί νενανώ και αμέσως στη λέξη «θέλει» ο τρίτος ήχος. Στο τέλος της λέξεως «υπομονάς» η μελωδία στη βάση του πρώτου ήχου δημιουργεί τον τέταρτο. Οι συλλαβές «λει» και «πο» και η λέξη «ημέρας» επαναφέρουν τη βάση του πρώτου ήχου. Τέσσερις φωνές κάτω δημιουργείται ο πλάγιος του πρώτου και ο πλάγιος του δευτέρου στις λέξεις αντίστοιχα «σωφρονισμόν» και

<sup>18.</sup> Για την αποτομή βλ. Κ. Φιλοξένους, Λεξικόν, σελ. 24. Ωστόσο είναι χαρακτηριστικοί οι όροι που χρησιμοποιεί ο Απόστολος Κώνστας Χίος για τα μουσικά διαστήματα. Στο θεωρητικό του (βλ. χφ. ΑΓ. Δχ 389, f. 87r) αναφέρει: «Τμήμα τέταρτον τής μουσικής τέχνης, περιέχον τόν τρόπον των φθορών καί μεταλλαγών, γεροφωνιών τε καί μησιφωνιών καί παν μέλος αὐτών σύν των κανονίων. Εἰς αὐτήν τήν τέχνην τής μουσικής εἰναι ἡ πλέον ἀνωτέρα καί ὑψηλωτέρα, ἡ τέχνη των μησιφωνιών...». Στο χφ. ΑΓ. Κ 450, f. 83, ο ίδιος τίτλος του θεωρητικού αναφέρει: «...ἡ πλέον ἀνωτέρα καί ὑψηλωτέρα ἡ τέχνη των μησιφωνιών φθορών καί μεταλλαγών».

<sup>19.</sup> Βλ. Β. Στεφανίδου, ό.π., σελ. 241. Εδώ ο συγγραφέας αυτός εξετάζει τη σχέση χρωματικού και εναρμονίου γένους.

<sup>20.</sup> Β. Στεφανίδου, ό.π., σελ. 265.

<sup>21.</sup> Ό.π., σελ. 266.

«του κυρίου». Ακολούθως, στη βάση του πρώτου ήχου με τη λέξη «τιμήν» το μέλος γίνεται χρωματικό, ενώ στη λέξη «προς» με τη φθορά του πρώτου ήχου διατονικό. Δύο τόνους κάτω από τη βάση του πρώτου ήχου δημιουργείται ο βαρύς ήχος στη λέξη «διδάσκαλον». Τέλος, ο πλάγιος του τετάρτου τοποθετείται έναν τόνο μείζονα κάτω από το ίσο του πρώτου στη συλλαβή «χει». Με ορισμένες αναβάσεις και καταβάσεις το μέλος τελειώνει στην αρχική του βάση<sup>22</sup>.

Οι παραπάνω περιγραφές των μελωδιών στις τέσσερις μεθόδους, χωρίς να αποτελούν μια ολοκληρωμένη μουσικολογική παρουσίαση, αναλύουν το φαινόμενο των μεταβολών του εκκλησιαστικού μέλους. Η οκταηχία, λοιπόν, από την εποχή ακόμη του Ιωάννου του Κουκουζέλη, πρέπει να ήταν ενταγμένη στη θεωρία των γενών. Αυτό αποδεικνύεται αρχικά από την ποικιλία και τις διάφορες κατηγορίες των μελωδιών. Όπως είδαμε στις μεθόδους, ορισμένες φορές χρησιμοποιείται η ίδια βάση για δύο τρεις ή και περισσότερους ήχους. Στη βάση, λ.χ., του πρώτου ήχου μπορεί να τοποθετηθούν ο τέταρτος ή ο δεύτερος, ενώ στη βάση του πλαγίου πρώτου, όπως συμβαίνει και στη σημερινή λειτουργική πράξη, μπορεί να τοποθετηθεί ο πλάγιος του δευτέρου. Αυτό σημαίνει πως οι εναλλαγές ή μεταβολές των ήχων δεν είναι ένα απλό φαινόμενο που συμβαίνει στα όρια μόνο των διατονικών διαστημάτων, γιατί δε θα είχε κανένα νόημα η ποικιλία των μελών. Άλλωστε, η ύπαρξη ειδικών φθορών, όπως ήδη αναφέρθηκε, και τα ειδικά σημάδια της σημειογραφίας «ημίφωνον» και «ημίφθορον» είναι οι καλύτερες αποδείξεις για την αποτομή των διαστημάτων, δηλαδή τη διαίρεση και σμίκρυνση του τόνου<sup>23</sup>. Πάνω στη βάση αυτή θεμελιώνεται η κατά κάποιο τρόπο πολυηχία των εκκλησιαστικών μουσικών, που μεθοδεύεται όμως μέσα στα πλαίσια των οκτώ βασικών ήχων και των τριών γενών. Ωστόσο, η καλύτερη απόδειξη για την εκτεταμένη χρήση - και όχι την περιορισμένη κατά τους ξένους μουσικολόγους - των χρωματικών μελωδιών είναι η μελωδία νενανώ: «τό δέ νενανώ ἐκτεταμένο μέλος ὑπέρ τῶν ὀκτώ ἔνατος ἦχος πέλει»<sup>24</sup>.

Η παράδοση όμως του χρωματικού γένους και των μουσικών γενών είναι για την παλαιά γραφή υπόθεση πείρας. Οι θεωρητικοί και οι διδάσκαλοι θεωρούσαν δεδομένη την ύπαρξη των διαφόρων κατηγοριών του μέλους. Πολύ σωστά,

<sup>22.</sup> Ό.π., σελ. 267. Για τις οκτάηχες μεθόδους βλ. κεφ. 4.3. και 7.2.

<sup>23.</sup> Βλ. Β. Στεφανίδου, ό.π., σελ. 238 «Ο μείζων τόνος διαιρείται εις τόνον ελάσσονα και κόμμα. Και του μείζονος ημιτονίου το δείγμά εστι κατά τους εκκλησιαστικούς η φθορά του νανά, επειδή από του νεανες εις το νανα ευρίσκεται (§ 31) το ημιτόνιον. Του δε ελάσσονος ημιτονίου ή της μείζονος διέσεως το δείγμα κατά τους εκκλησιαστικούς το ημίφωνόν εστιν, επειδή εκ διαιρέσεως του ελάσσονος τόνου αποκαθίσταται. Της δε ελάσσονος διέσεως το δείγμα κατά τους εκκλησιαστικούς το ημίφθορον, επειδή εκ διαιρέσεως φθοράς αποκαθίσταται (το γαρ ημιτόνιον τη φθορά του νανα παριστάνεται)».

<sup>24.</sup> Πρβλ. Β. Στεφανίδου, ό.π., σελ. 259 «Τούτο λέγω το δίστοιχον σημαίνει, ότι άλλος ο διατονικός δεύτερος, και πλαγίου δευτέρου (§ 93), οίτινες μετά των άλλων εξ γίνονται οκτώ και άλλος ο εναρμόνιος του νενανώ, όστις ως διαφορετικός και των οκτώ ήχων αυτών, καθώς μέχρι τούδε αποχρώντως εξηγήθη, ορθώς άρα έννατος ήχος ρηθείη αν».

λοιπόν, οι τρεις μεταρρυθμιστές με τη θεωρία τους συστηματοποίησαν τη θεωρητική και πρακτική διδασκαλία για τα τρία γένη. Οι ρυθμίσεις τους βέβαια δεν ήταν οι καλύτερες, αν ληφθεί υπόψη ότι η κατάταξη των μελωδιών εκφράστηκε και διαφορετικά την ίδια εποχή από ειδικούς θεωρητικούς. Ο Β. Στεφανίδης, λ.χ., θεωρεί ότι το μέλος νενανώ υπάγεται σε εναρμόνια κλίμακα<sup>25</sup>. Κατ' αυτόν, ο δεύτερος και ο πλάγιος δεύτερος έχουν μέλος χρωματικό και εναρμόνιο με το νενανώ. Έτσι, ο δεύτερος ήχος είναι εναρμόνιος στα ειρμολογικά και χρωματικός στα στιχηραρικά, ενώ ο πλάγιος δεύτερος εναρμόνιος στα στιχηραρικά και χρωματικός σχεδόν πάντοτε στα ειρμολογικά<sup>26</sup>. Από το σημείο αυτό ξεκινά βέβαια ένα πρόβλημα, το οποίο όμως σε τελική ανάλυση δε θίγει καθόλου τη θεωρία. Απλώς αλλάζουν οι μουσικοί όροι. Άλλωστε, η σύγχυση του χρωματικού γένους με το εναρμόνιο δεν οδηγεί ουσιαστικά σε αντιφάσεις τη θεωρία των τριών διδασκάλων, επειδή τα δύο αυτά γένη είναι συγγενικά και παράγονται, όπως ήδη λέχθηκε, με τις διαφοροποιήσεις των κινουμένων φθόγγων της διατονικής κλίμακας.

Συμπερασματικά, λοιπόν, μπορεί να λεχθεί ότι οι χρωματικές μελωδίες και, κατ' επέκταση, τα γένη πρέπει να υπήρχαν ανέκαθεν στην πράξη της λειτουργικής μουσικής. Η νέα μέθοδος με βάση την παράδοση επιχειρεί μια συστηματοποίηση της θεωρίας των γενών που αποδεικνύεται θετική. Γενικά, τα ακούσματα των μικροτόνων και των χρωματικών μελωδιών υπήρχαν πάντοτε στην ελληνική εκκλησιαστική μουσική. Είναι βέβαια σημαντικό το γεγονός ότι η λαϊκή μουσική παράδοση του ελλαδικού χώρου συγγενεύει όχι μόνο διαστηματικά αλλά και μελικά με την ψαλμωδία<sup>27</sup>. Ακόμη, η συχνή και πάρα πολύ εκτεταμένη χρήση των συντόμων μελωδιών στις μοναχικές κοινότητες αποδεικνύει ότι οι χρωματικές μελωδίες των κανόνων, αλλά και των στιχηρών τροπαρίων, πρέπει να είναι πολύ παλαιά παράδοση<sup>28</sup>. Τέλος, για τα γένη της μουσικής είναι χαρακτηριστικά όσα αναφέρει ο Κ. Ψάχος: «Εν τη Ελληνική Μουσική ανέκαθεν τρία

<sup>25.</sup> Ό.π., σελ. 240.

<sup>26.</sup> Ό.π., σελ. 257-258. Σχετικά με τις διαφορές των γενών και των διαστημάτων βλ. όσα αναφέρει για την τονική βάση του β' και πλ. β' ήχου ο Γ. Ραιδεστηνός στον πρόλογο του έργου του, H Αγία και Μεγάλη Εβδομάς, Κωνσταντινούπολις 1884.

<sup>27.</sup> Η σχέση δημοτικού τραγουδιού και λειτουργικού μέλους έχει επισημανθεί από πολλούς ερευνητές. Βλ. λ.χ. όσα αναφέρει ο Γ. Αμαργιαννάκης, Συμβολή εις την μελέτην της δημώδους κρητικής μουσικής, Ηράκλειον 1967, σελ. 36, σχετικά με τα τραγούδια του γάμου, στα οποία παρατηρούνται «επιβιώσεις εκ της αρχαίας ελληνικής μουσικής και επιδράσεις εκ της αποτελούσης συνέχειαν ταύτης βυζαντινής εκκλησιαστικής μουσικής».

<sup>28.</sup> Ο Α. Βαλληνδράς, «Ιστορική συνάφεια της προ και μετά την άλωσιν βυζαντινής μουσικής», Εκκλησία 24 (1969), σελ. 535, αναφέρει χαρακτηριστικά ότι το αυτόμελο «"Ότε ἐκ τοῦ ξύλου σε νεκρόν» έχει 36 τροπάρια κατά τη βδομάδα της περιόδου του β΄ ήχου και 263 τροπάρια κατά τις άλλες μέρες του έτους. Αν ληφθεί υπόψη ότι ο β΄ ήχος ψάλλεται έξι φορές το έτος κατά την ανακύκληση της Οκτωήχου, τότε σε 121 μέρες του έτους ο μοναχός π.χ. ακούει 599 φορές τη μελωδία του παραπάνω τροπαρίου. Έτσι, μαζί με άλλα παραδείγματα, συμπεραίνεται η συνάφεια της παλαιάς και σύγχρονης λειτουργικής μουσικής. Για την ποικιλία των ήχων.

υπήρχον Γένη, το Διάτονον, το Χρώμα και η Αρμονία, τα οποία διεσφθησαν και εν τη Βυζαντινή Μουσική με τα ονόματα Διατονικόν, Χρωματικόν και Εναρμόνιον, ουχί βεβαίως αυτούσια, αλλά κατά προσέγγισιν εν τοις πλείστοις καταπλήσσουσαν. Διότι, αν δεν διεσφθη η αυστηρά των διαστημάτων εκάστου τετραχόρδου κατά το διάτονον χρώμα και την αρμονίαν, ουχί ήττον όμως πάσαι σχεδόν αι μορφαί των μεγάλων και μικρών διαστημάτων ανευρίσκονται εις τε τα αρχικά των Γενών τετράχορδα και εις τας εξ αυτών παραγομένας Χρόας, αίτινες εισίν ειδικαί διαιρέσεις των Γενών, εν ω Γένος, ως γνωστόν, είναι "ποιά τις διαίρεσις τετραχόρδου"»<sup>29</sup>.

ΙΙ. Η τονική ή βάση των εκκλησιαστικών ήχων είναι το επόμενο πρόβλημα που απασχολεί ιδιαίτερα την επιστήμη της μουσικολογίας. Δε μας ενδιαφέρει όμως εδώ η καθαρά τεχνική άποψη του προβλήματος αυτού, αλλά τα κεντρικά του σημεία που είναι κατά κάποιο τρόπο συνυφασμένα με το προηγούμενο θέμα των γενών. Οι έρευνες για το τονικό σύστημα πάνω στο οποίο βασίζεται η μεσαιωνική λειτουργική μουσική απασχολούν τους μουσικολόγους Riemann, Thibaut, Fleischer, Rebours, Tillyard, Wellesz, Gombosi και Strung. Ο τελευταίος, σε μια ενδιαφέρουσα μελέτη του, δεν κάνει καμιά προσπάθεια, όπως ο ίδιος ισχυρίζεται, να συμβιβάσει τα τροπικά συστήματα της μεσαιωνικής και αρχαίας ελληνικής μουσικής<sup>30</sup>. Με ορισμένες φιλολογικές και μουσικολογικές παρατηρήσεις ο ίδιος ερευνητής διαπιστώνει ότι το τονικό σύστημα των βυζαντινών είναι πλήρως διατονικό με κεντρική οκτάβα μεταξύ Re και Re'31. Τα σημεία των μαρτυριών α,β,γ,δ, μαζί με άλλα δηλωτικά σύμβολα, φανερώνουν ακριβώς το φθόγγο από τον οποίο πρέπει να ξεκινήσει η μελωδία για κάθε έναν από τους κύριους και πλάγιους ήχους 32. Το τονικό σύστημα της βυζαντινής μουσικής συγκεντρώνεται γύρω από μια σειρά οκτώ φθόγγων μέσα στα πλαίσια δύο διαζευκτικών τετραχορδιών. Η ακριβής φύση των διαστημάτων παραμένει προς το παρόν άγνωστη<sup>33</sup>.

Από μια άλλη άποψη, με το τονικό σύστημα της εκκλησιαστικής μουσικής του μεσαίωνα και της σύγχρονης λειτουργικής πράξεως, ασχολούνται ακόμη και Έλληνες θεωρητικοί. Είναι ενδιαφέρουσες ορισμένες από τις παρατηρήσεις που διατυπώνει στις αρχές του αιώνα μας ο Μισαήλ Μισαηλίδης<sup>34</sup>, ο οποίος, με βάση την αρχαία ελληνική θεωρία, παρατηρεί ότι το τονικό σύστημα της νέας μεθόδου, σε σχέση με το παλαιό σύστημα της εκκλησιαστικής μουσικής και των

κλιμάκων και γενών συμφωνεί και ο Μητροπολίτης Διονύσιος Ψαριανός, Η αρχαία μουσική του Ακαθίστου ύμνου, Αθήναι 1961, σελ. 12.

- 29. Κ. Ψάχου, Το οκτάηχον σύστημα, σελ. 56.
- 30. O. Strung, «The Tonal System...», σελ. 190.
- 31. Ό.π.
- 32. Ό.π., σελ. 191.
- 33. Ό.π., σελ. 192.
- 34. Νέον θεωρητικόν, Αθήναι 1902.

αρχαίων Ελλήνων, παρουσιάζει σημαντικά προβλήματα. Συγκεκριμένα, αναφέρει ότι το τροπάριο «Τόν τάφον σου Σωτήρ» ψάλλεται χρωματικά, ενώ επιγράφεται ως πρώτος ήχος. Το «Κατεπλάγη Ἰωσήφ» ψάλλεται κατά τον πλάγιο του δευτέρου, ενώ επιγράφεται τέταρτος. Επίσης το τροπάριο «Τό φαιδρόν τῆς ἸΑναστάσεως κήρυγμα» ψάλλεται χρωματικά, ενώ είναι τέταρτος ήχος<sup>35</sup>. Πέρα από αυτά όμως, συνεχίζει ο Μ. Μισαηλίδης, στο Μεγάλο θεωρητικό ο Χρύσανθος αντιστρέφει την πορεία της κλίμακας του Πυθαγόρα από το οξύ προς το βαρύ με συνέπεια να δημιουργηθούν ορισμένες ανωμαλίες<sup>36</sup>. Έτσι, ο φθόγγος κε λέγεται πρώτος ήχος και πλάγιος του πρώτου ειρμολογικός ο δι δεύτερος κύριος χρωματικός και πλάγιος του τετάρτου τρίφωνος ο βου τέταρτος διατονικός (λέγετος) και δεύτερος χρωματικός ο πα πρώτος διατονικός, πλάγιος του πρώτου διατονικός και πλάγιος του δευτέρου χρωματικός<sup>37</sup>.

Σχετικά με τη διατονική κλίμακα, ο Μ. Μισαηλίδης αναφέρει ότι οι τόνοι της είναι επτά και ότι οι τρεις διδάσκαλοι παραδέχονται τέσσερις ως διατονικούς ήχους (τον πρώτο, τον πλάγιο του πρώτου, τον τέταρτο και τον πλάγιο του τετάρτου) δύο εναρμόνιους (τον τρίτο και βαρύ) και δύο χρωματικούς (το δεύτερο και πλάγιο του δευτέρου)<sup>38</sup>. Ωστόσο, ενώ κάθε γένος έχει μια κλίμακα και κάθε πλάγιος πρέπει να έχει τη ίδια κλίμακα με τον κύριό του, υπάρχουν δύο χρωματικές κλίμακες και ο ήχος νενανώ για δύο ήχους, το δεύτερο και πλάγιο του δευτέρου<sup>39</sup>. Ακόμη, οι τρεις διδάσκαλοι λέγουν ότι «εναρμόνιον δε γένος είναι εκείνο, του οποίου εις την κλίμακα ευρίσκονται τεταρτημόρια»<sup>40</sup>, ενώ τεταρτημόρια έχει και ο πλάγιος του δευτέρου και συγκεκριμένα ο ήχος νενανώ των Βυζαντινών<sup>41</sup>. Όλες αυτές οι ανωμαλίες, όπως ακόμη η τονική βάση του πλαγίου τετάρτου και το ζήτημα του λέγετου ήχου<sup>42</sup> προέρχονται, κατά το Μισαηλίδη, από το γεγονός ότι οι τρεις διδάσκαλοι παρεξήγησαν τη θεωρία της υπάτης βαρείας που λύνει ουσιαστικά το τονικό πρόβλημα<sup>43</sup>.

- 35. Ό.π., σελ. 25.
- 36. Χρυσάνθου, Θεωρητικόν μέγα, σελ. 95.
- 37. Μ. Μισαηλίδου, ό.π., σελ. 28. Βλ. και Ν. Παγανά, Διδασκαλία της καθόλου μουσικής τέχνης, σελ. 98, όπου αναφέρεται ότι στο με ημερομηνία 13 Απριλίου φύλλο του «Νεολόγου» ανασκευάζονται οι θεωρίες του Μισαηλίδη.
  - 38. Μ. Μισαηλίδου, ό.π.
  - 39. Ό.π., σελ. 29.
  - 40. Χρυσάνθου, Θεωρητικόν μέγα, σελ. 113.
  - 41. Ο Μισαηλίδης, συμφωνεί πάνω σ' αυτό με το Β. Στεφανίδη.
- 42. Για τον πλ. δ΄ και το λέγετο, βλ. Μ. Μισαηλίδου, ό.π., σελ. 65 και 69 αντίστοιχα. Επίσης για το λέγετο βλ. όσα αναφέρει ο Η. W. Tillyard, «The Modes…», σελ. 139. Φαίνεται όμως ότι τόσο ο Μισαηλίδης όσο και ο Tyllyard δεν έχουν υπόψη τους τους θεωρητικούς του ιε΄ αιώνα που επεξηγούν αναλυτικά την περίπτωση του λέγετου (βλ. κεφ. 7.1.).
- 43. Ό.π., σελ. 33· «Οι διδάσκαλοι όμως παρεξηγήσαντες την λέξιν "υπάτη" ενόμισαν αυτήν κατά φωνήν υψηλήν, ενώ ήτο κατά φωνήν χαμηλή ή βαρεία, διότι ο τόνος ούτος (η υπάτη βαρεία) εις την χορδήν αναβαίνων φωνητικώς κατέρχεται τοπικώς και τάνάπαλιν».

Από τους νεότερους θεωρητικούς, ο Ν. Παγανάς δίνει λεπτομερείς εξηγήσεις για τα τονιαία διαστήματα και τα γένη. Ιδιαίτερα χαρακτηριστικά είναι όσα αναφέρει για το εναρμόνιο γένος<sup>44</sup>.

Οι παρατηρήσεις των παραπάνω μελετητών για την τονικότητα των ήχων δε λαμβάνουν υπόψη τους καθόλου την πρακτική της εκκλησιαστικής μελωδίας. Είναι σωστά όσα αναφέρει ο Ο. Strung, ότι η βυζαντινή μουσική είναι ένα είδος μωσαϊκού, σύμφωνα με το οποίο οι κανονικοί μελωδικοί τύποι δημιουργούν ορισμένους συνδυασμούς και σχέδια που, παρά τη γενική τους ομοιότητα, δεν είναι δύο φορές τα ίδια<sup>45</sup>. Ακόμη, για τον Ο. Strung, το πραγματικό τονικό ύψος στην εκτέλεση της ασυνόδευτης φωνητικής μουσικής καθορίζεται όχι από τα κείμενα, αλλά από τη φωνητική δυνατότητα του ψάλτη<sup>46</sup>.

Είναι φανερό λοιπόν ότι η θεωρία και τα μουσικά κείμενα δεν μπορούν να οριστικοποιήσουν την πρακτική της μουσικής. Το πρόβλημα αυτό το κατάλαβαν καλύτερα οι μεταμεσαιωνικοί ψάλτες, που, με τις εξηγήσεις της σημειογραφίας, τις προπαίδειες, τις πρακτικές μεθόδους και τα διαγράμματα, μας έδωσαν μια εικόνα της πολυμορφίας της λειτουργικής μελωδίας. Έτσι, συμπερασματικά μπορούμε να πούμε ότι το τονικό ζήτημα της ψαλτικής παραδόσεως δε λύνεται ούτε με τη βοήθεια της αρχαίας ελληνικής θεωρίας, όπως προσπαθούν οι Έλληνες, αλλά ούτε και με τη σύγχρονη μουσική θεωρία, όπως θέλουν οι ξένοι ερευνητές. Οι τρεις διδάσκαλοι δεν έθεσαν αυστηρούς τεχνικούς κανόνες, γιατί γνώριζαν ότι η παράδοση, παρά τη συντηρητικότητα της μελωδίας, δεν μπορούσε να περιοριστεί θεωρητικά. Η μόνη οδός να καταλάβει κανείς την πολυμορφία της ψαλτικής είναι η θεωρία των ήχων. Η πολύπλοκη τεχνική των κυρίων, πλαγίων, μέσων παραμέσων κ.τ.λ. ήχων δεν μπορεί να λυθεί με κανόνες που κατασκευάζονται στη Δύση. Εδώ ακριβώς βρίσκεται το λάθος των επινοητών της νέας μεθόδου, που προσπάθησαν με διατυπώσεις της ευρωπαϊκής μουσικής θεωρίας να περιγράψουν την ψαλτική. Από μια άλλη βέβαια άποψη, οι πρακτικές ανάγκες επέβαλλαν μια τέτοια εργασία. Αλλά σε τελική ανάλυση, η τονικότητα των εκκλησιαστικών μελών είναι καθαρά εξωτερικό πρόβλημα. Έτσι, το τροπάριο «Τόν τάφον σου Σωτήρ» μπορεί να φαίνεται δεύτερος, όμως έχει ως βάση την τετραφωνία του πρώτου ήχου (κε) με την ειδική φθορά. 🗢 και είναι πρώτος. Το ίδιο και το «Κατεπλάγη Ἰωσήφ» ανήκει στον τέταρτο ήχο, ενώ ψάλλεται χρωματικά ως νενανώ<sup>47</sup>. Όλες αυτές οι τονικές ιδιομορφίες είναι χαρακτηριστικά γνωρίσματα της λειτουργικής μουσικής και εξηγούνται μόνο με τη γνώση της παραδόσεως. Τέτοια χαρακτηριστικά γνωρίσματα έχουν πολλοί ύμνοι. Αναφέρουμε τους πιο χαρακτηριστικούς, όπως είναι τα κοντάκια «'H Παρθένος σήμερον» και το «Ἐπεφάνης σήμερον». Το πρώτο είναι σε ήχο τρίτο

<sup>44.</sup> Βλ. Ν. Παγανά, μν. έργο, σελ. 36, υποσημείωση.

<sup>45.</sup> O. Strung, «The Tonal System...», σελ. 196.

<sup>46.</sup> Ό.π., σελ. 200.

<sup>47.</sup> Βλ. Κ. Ψάχου, Η παρασημαντική, σελ. 149.

και το δεύτερο σε τέταρτο. Τα τροπάρια αυτά ακολουθούν τη θεωρία των μέσων τριφώνων και τετραφώνων ήχων<sup>48</sup>. Η μελοποιΐα, λοιπόν, διατηρεί μια δική της νομοτέλεια. Οι ήχοι με μια μελετημένη ανάπτυξη και συνάφεια ερμηνεύονται με εσωτερικούς τονικούς κανόνες, όπως, λ.χ., αυτοί που υπάρχουν στη μέθοδο του Κουκουζέλη και των άλλων μελοποιών. Μια μικρή ιδέα της τονικής ποικιλίας της εκκλησιαστικής μουσικής μας δίνει η ίδια η θεωρία με τον κανόνα: «Πᾶσα τριφωνία τόν αὐτόν ήχον ποιεῖ»<sup>49</sup>.

ΙΙΙ. Πολλούς προβληματισμούς και αμφισβητήσεις για το νέο σύστημα δημιουργούν οι καινούργιες συνθέσεις των μουσικών. Όπως είναι γνωστό, οι τρεις διδάσκαλοι, αλλά και οι μετέπειτα μουσικοί, εκτός από τις μεταγραφές των παλαιών μελωδιών προχώρησαν και σε προσωπικές τους συνθέσεις. Είναι γεγονός ότι, τόσο στο συνθετικό όσο και το θεωρητικό τους έργο, οι εκπρόσωποι της νέας μεθόδου χρησιμοποίησαν ορισμένες φορές ευρύτατα όρους της οθωμανικής και αραβοπερσικής μουσικής. Η συνήθεια μάλιστα των μουσικών να χρησιμοποιούν τους ανατολικούς όρους είναι πολύ διαδεδομέγη. Από τους παλαιότερους μουσικοθεωρητικούς, συγκρίσεις των οκτών ήχων με τους αραβοπερσικός πραγματοποιούν ο Παναγιώτης Χαλάτζογλου<sup>50</sup>, ο Αρχιεπίσκοπος Τήνου Κύριλλος ο Μαρμαρινός<sup>51</sup>, ο Δ. Καντεμίρης και ο Δημήτριος Σούτσος<sup>52</sup>. Ήδη αναφερθήκαμε στο θεωρητικό του Αποστόλου Κώνστα του Χίου που παρουσιάζει ένα σχεδιάγραμμα με τα ελληνικά και αραβοπερσικά ονόματα των ήχων. Οι παραλληλισμοί των μελωδιών είναι οι ακόλουθοι:

#### Ι. Αποστόλου Κώνστα Χίου<sup>53</sup>.

Οι οκτώ βασικοί ήχοι α΄ γουσεϊνί Παραλλαγές των οκτώ ήχων μπεστενιγκιάρ, γερτανιέ, ασιράν

- 48. Κ. Ψάχου, ό.π., σελ. 150. Βλ. ακόμη τις παρατηρήσεις του Οικονόμου Χαραλάμπους, Βυζαντινής μουσικής χορδή, σελ. 234 εξ. και το κεφ. 7.1., όπου περιγράφεται αναλυτικά από τα θεωρητικά εγχειρίδια η ποικιλία των ήχων της εκκλησιαστικής μελουργίας.
- 49. Βλ. Κεφ. 7.1. τις εργασίες Ιωάννου Πλουσιαδηνού, Ερμηνεία της παραλλαγής, χφ. ΑΓ. Δ 570, f. 222r, και Ιωάννου Λάσκαρη, Παραλλαγή της μουσικής τέχνης, στο ίδιο χφ., f. 42r. Για το θέμα της τονικής ποικιλίας βλ. Ιερομονάχου Γαβριήλ, Τι εστί ψαλτική, έκδ. Ε. Βαμβουδάκη, Συμβολή, σελ. 25΄ «Βούλονται δε αύται αι φθοραί τούτο. Πάντες οι Ήχοι εν πάσίν εισι τοις Ήχοις»
- 50. Βλ. την ανακοίνωση του Ιακώβου Ναυπλιώτη της εργασίας του Π. Χαλάτζογλου, «Σύγκρισις της αραβοπερσικής μουσικής προς την ημετέραν εκκλησιαστικήν», στο  $\Pi EA$ , τεύχος B' (1900), σελ. 68-75.
- 51. Βλ. Κ. Ψάχου, «Δημοσίευσις...», Εφημερίς Φόρμιγξ, περίοδος  ${\bf B}'$ , έτος  ${\bf A}'$ , αριθ. 1, 15 Μαρτίου (1905), σελ. 4.
- 52. Βλ. Τα προλεγόμενα του Ιακώβου Ναυπλιώτη στην ανακοίνωση του έργου του Π. Χαλάτζογλου, «Σύγκρισις...», σελ. 68 και Χρυσάνθου, Θεωρητικόν μέγα, σελ. ΧΧΧVIII.
  - 53. Βλ. το κανόνιο του Αποστόλου Κώνστα Χίου στα χφφ. ΑΓ. Κ 450, f. 94ν-95r και ΑΓ. Δχ

| β΄     | χουζάμ    |                                              |
|--------|-----------|----------------------------------------------|
| γ'     | τζαργκιάχ |                                              |
| δ΄     | νεβά      | έβιτζ, γιεγκιάχ                              |
| πλ. α΄ | ουσάκ     | σεμπά, μουχαγιάρ, ζουμπουλέ-μουχαγιάρ,σφαχάν |
| πλ. β΄ | διουγκιάχ | σεχνάζ, χινζάζ                               |
| βαρύς  | αράκ      | έβιτζ                                        |
| πλ. δ΄ | ράστ      | σασκιάρ, μαχούρ                              |
|        |           |                                              |

## ΙΙ. Παναγιώτου Χαλάτζογλου54

| Κύριοι ήχοι                                                  | Περδέδες                         | Τίζια                       | Κύριοι σοχπέδες (                                                                                                                                     | (νίμια) <sup>55</sup>                                       |
|--------------------------------------------------------------|----------------------------------|-----------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------|
| α΄ διουγκιάχ<br>β΄ σεγκιάχ<br>γ΄ τζαρκιάχ                    | μουχαγιέρ                        | τιζ σεγκιάχ<br>τιζ τζαρκιάχ | μεταξύ Βαρέος - πλ. δ΄:  » πλ. δ΄ -βαρέος:  » α΄ - β΄:  » β΄ - γ΄:                                                                                    | ατζέμ σιράν<br>ραχαβί<br>νιχαβέντ<br>πουσελίκ               |
| δ΄ νεβά πλ. α΄ γιεγκιάχ πλ. β΄ ασιράν βαρύς αράκ πλ. δ΄ ράστ | χουσεϊνί<br>έβιτζ<br>γκερδανιγιέ | τιζ νεβά<br>τιζ χουσεϊνί    | <ul> <li>» γ΄ - δ΄:</li> <li>» δ΄ - χουσεϊνί:</li> <li>» χουσεϊνί-έβιτζ:</li> <li>» έβιτζ - γκερτανιγιέ:</li> <li>» γκερτανιγιέ-μουχαγιέρ:</li> </ul> | σαπά, ουζάλ<br>πεγιατί, χισάρ<br>ατζέμ<br>μαχούρι<br>σεχνάζ |
|                                                              |                                  |                             | » μουχαγιέρ - τίζ σεγκιάχ:                                                                                                                            | σουμπουλέ                                                   |

Ακόμη ο Χρύσανθος, στο Μεγάλο θεωρητικό και στο κεφάλαιο «Πόσαι αι δυναταί χρόαι», παρουσιάζει τα ασιατικά ονόματα των διαφόρων κλιμάκων. Δεν παραλείπει μάλιστα να χαρακτηρίσει ως «ατζέμ ασιράν» μια σε ήχο βαρύ δοξολογία του Χουρμουζίου Χαρτοφύλακος<sup>56</sup>.

Επίσημα πια, στο Πατριαρχικό τυπογραφείο, ο Στέφανος ο λαμπαδάριος 57

- 389, f. 99ν-100τ. Βλ. επίσης κεφ. 4.3. και 7.2., πίνακας 39. Το μακάμι χουζάμ, ως β΄ ήχος, αναφέρεται στον πίνακα του χφ. ΑΓ. Δχ 389. Τα μακάμια στον πίνακα του Κώνστα Χίου αντιστοιχούν στις κατηγορίες των βυζαντινών ήχων κατά τετράδες (κύριοι, πλάγιοι, μέσοι, τρίφωνοι, επτάφωνοι κ.τ.λ.).
  - 54. Βλ. Π. Χαλάτζογλου, «Σύγκρισις...», σελ. 70 εξ.
- 55. Ό.π. Ο Χαλάτζογλου δεν παρουσιάζει σχεδιάγραμμα. Η παράθεση του σχεδιαγράμματος εδώ γίνεται με βάση την έργασία του παραπάνω μουσικού.
  - 56. Χρυσάνθου, Θεωρητικόν μέγα, σελ. 120.
- 57. Βλ. Στεφάνου Α΄ Δομεστίκου, Ερμηνεία της εξωτερικής μουσικής και εφαρμογή αυτής εις την καθ' ημάς μουσικήν, Κωνσταντινούπολις 1843. Του ίδιου, Κρηπίς, ήτοι στοιχειώδης διδασκαλία του θεωρητικού και πρακτικού της εκκλησιαστικής μουσικής, συνταχθείσα προς χρήσιν των σπουδαζόντων αυτήν κατά την νέαν μέθοδον και μετά προσθήκης εξηγήσεως της εξωτερικής μουσικής, Κωνσταντινούπολις 1875. Ο J.-B. Thibaut, Monuments, σελ. 147, φαίνεται πως χρησιμοποιεί μια σελίδα χειρογράφου από το έργο του Στεφάνου, Ερμηνεία, πριν ακόμη εκδοθεί. Βλ. λ.χ. τη σελ. 14 της εκδόσεως του Στεφάνου.

και ο Θεόδωρος Φωκαεύς<sup>58</sup> εκδίδουν θεωρητικές εισαγωγές ήχων και μακαμιών και καταγράφουν στο νέο σύστημα «εξωτερικές», όπως χαρακτηρίζονται, μελωδίες. Με τον ίδιο τρόπο εργάζονται ο Χ. Γεωργιάδης και ο Ι. Κέιβελης<sup>59</sup>. Ο Π. Γ. Κηλτζανίδης στο θεωρητικό του ομιλεί εκτενώς για τη σχέση των μακαμιών και των ήχων<sup>60</sup>. Ανάλογες συσχετίσεις συναντάμε και στο θεωρητικό του Κυριακού Φιλοξένους<sup>61</sup>. Τέλος, πρέπει να σημειωθούν οι δημοσιεύσεις του Χαδζή Παναγιώτου Προυσαέως<sup>62</sup> και του Κ. Ψάχου<sup>63</sup>.

Με τις προϋποθέσεις αυτές και μετά από ορισμένες παρατηρήσεις στη θεωρία της εκκλησιαστικής μουσικής, οι ξένοι ερευνητές φθάνουν στο συμπέρασμα ότι η προέλευση του νέου συστήματος είναι ανατολική. Ως εισηγητής των απόψεων αυτών παρουσιάζεται ο H.J.Tillyard<sup>64</sup>. Οι έρευνές του πάνω στους ήχους της βυζαντινής μουσικής, αλλά και ειδικότερα στο «Χρυσανθιακό», όπως το ονομάζει, τονικό σύστημα τον οδηγούν στη διαπίστωση ότι «the whole fabric is not Greek at all, but Oriental» Ο ίδιος ερευνητής προσπαθεί να στηρίζει τις αποδείζεις του στα ακόλουθα: α) ότι γίνεται ευρεία χρήση των αραβοπερσικών ονομάτων των ήχων β) ότι εισάγονται νέα φθορικά σημεία· γ) ότι η διατύπωση της θεωρίας της Παπαδικής είναι ελλιπής· δ) ότι τα δημοτικά τραγούδια έχουν στοιχεία ανατολικά. Σχετικά με τους εκκλησιαστικούς ήχους και τα μακάμια ο H.J.Tillyard θεωρεί σημαντικό το γεγονός ότι ορισμένοι Έλληνες όχι μόνο συσχετίζουν τα αραβο-τουρκικά μακάμια με τους βυζαντινός ήχους, αλλά και γράφουν αραβο-τουρκική μουσική στη βυζαντινή σημειογρα-

58. Βλ. Θ. Φωκαέως - Σταυράκη Βυζαντίου - Χουρμουζίου Χαρτοφύλακος, *Βίβλος καλουμένη* Ευτέρπη, Γαλατάς 1830. Βλ. επίσης, Θ. Φωκαέως, Η *Πανδώρα*, τόμ. Α΄-Β΄, Κωνσταντινούπολις 1843-46.

- 59. Βλ. Χ. Γεωργιάδου, Δοκίμιον εκκλησιαστικών μελών, Αθήνησι 1856, και Ι. Ζωγράφου Κέιβελη, Μουσικόν απάνθισμα (Μεδζμουάι Μακαμάτ) Α΄ Β΄, Κωνσταντινούπολις 1872-73.
- 60. Βλ. Π. Γ. Κηλτζανίδου, Μεθοδική διδασκαλία θεωρητική τε και πρακτική προς εκμάθησιν και διάδοσιν του γνησίου εξωτερικού μέλους της καθ' ημάς ελληνικής μουσικής κατ' αντιπαράθεσιν προς την αραβοπερσικήν, Κωνσταντινούπολις 1881.
- 61. Θεωρητικόν στοιχειώδες της μουσικής, Κωνσταντινούπολις 1859, σελ. 24 εξ. Βλ. και την υποσ. της σελ. 24.
  - 62. Καλλίφωνος σειρήν, Κωνσταντινούπολις 1862. Ο συγγραφέας αυτός είναι ο Κηλτζανίδης.
- 63. Ασιάς λύρα, 'Αθήναι 1908. Για πληρέστερη ενημέρωση πάνω στο θέμα των μακαμιών και των ήχων βλ. Ιωάννου Πρωτοψάλτου, «Περί του διατονικού των Ελλήνων γένους», Εφημερίς Φόρμιγξ, περίοδος Β΄, έτος Β΄, αριθ. 13-14, 15-31 Οκτωβρίου (1906), σελ. 4 και «Διατριβή περί μουσικής», (μτφρ. τουρκικού συγγράμματος από το Μελέτιο Ιεροδιάκονο Αριστόβουλο, έκδ. Ν. Καμαράδου), Εφημερίς Φόρμιγξ, περίοδος Β΄, έτος Β΄, αριθ. 19-20, 15-31 Ιανουαρίου (1907), σελ. 5 εξ. Βλ. επίσης Gr. Stathis, «Neumated Arabic, Gypsy's and Other Songs by Nikeforos Kantouniares», Musica Antiqua Europae Orientalis, Filharmonia Pomorska im I. Paderewskiego w Bydgoszczy, Vol. 1, No 2, Bydgo-szcz (Poland) 1983, σελ. 1-13.
  - 64. The Modes...», σελ. 133-156.
  - 65. 'O.π.

φία $^{66}$ . Ο παραλληλισμός των μακαμιών με τους εκκλησιαστικούς ήχους δίνεται στον ακόλουθο πίνακα:

|                      | Γεωργιάδης <sup>67</sup> | τουρκικά μακάμια<br>στο Χρύσανθο | τουρκικές κλίμακες<br>στον Thibaut | αραβικά μακάμια<br>(Idelsohn) <sup>68</sup> |
|----------------------|--------------------------|----------------------------------|------------------------------------|---------------------------------------------|
| ήχος                 | όνομα                    |                                  |                                    |                                             |
| α΄                   | πουσελίκι                | μπουσελίκ                        | Puzelik                            | Buselik                                     |
| β΄                   | σετ αραμπάν              | _                                | _                                  | _                                           |
| γ΄                   | ατζέμ ασιράν             | ατζέμ ασιράν                     | Adjam Ashiran                      | Ashiran                                     |
| δ΄                   | σεγκιάχ                  | σεγκιάχ                          | Segia                              | Síga(;)                                     |
| $\pi\lambda.\alpha'$ | ατζέμ κιουρδί            | κιουρδί                          | Kurdi                              | -                                           |
| πλ. β΄               | ζεργκιουλέ χιτζάζ        | χιτζάζ                           | Hedjaz                             | Hagiz                                       |
| βαρύς                | πεστενιγκιάρι            |                                  | Pest Hisarek(;)                    | Bastanakar                                  |
| πλ. δ΄               | σουζινάκι                | _                                | Suridil(;)                         | Suzinak                                     |
|                      |                          |                                  |                                    |                                             |

Παρόμοιες απόψεις ανέπτυξε παλαιότερα ο Ι. Τζέτζης<sup>69</sup>. Για το συγγραφέα αυτό «Δια της παραδοχής του τουρκικού αρμονικού κανόνος μετεβλήθησαν εντελώς και αι κλίμακες των 8 ήχων της βυζαντινής μουσικής»<sup>70</sup>.

Χωρίς αμφιβολία, οι παραπάνω μουσικολογικές παρατηρήσεις, που αφορούν επιμέρους θέματα της εκκλησιαστικής μελωδίας, με τη γενίκευσή τους απολυτοποιούνται εις βάρος της ιστορικής πραγματικότητας. Άλλωστε, οι εργασίες των ερευνητών για τους εκκλησιαστικούς ήχους δεν αποτελούν συστηματικές και συγκριτικές έρευνες και δε λύνουν ουσιαστικά το θέμα.

Για το ζήτημα αυτό, όμως, πρέπει να επισημανθούν τα ακόλουθα. Οι εκπρόσωποι της ψαλτικής παραδόσεως, ανάμεσα στους οποίους συγκαταλέγονται και ονομαστοί μουσικοθεωρητικοί, όπως ο Παναγιώτης Χαλάτζογλου, ο Αρχιεπίσκοπος Τήνου Κύριλλος Μαρμαρινός, ο Δ. Καντεμίρης και ο Απόστολος Κώνστας Χίος, όταν αναφέρονται στις συγκρίσεις των εκκλησιαστικών ήχων και των ανατολικών μακαμιών δεν εννοούν καθόλου υποδούλωση της λειτουργικής μουσικής στην αραβοπερσική. Αυτό μπορεί να εξηγηθεί καλύτερα, αν ληφθεί υπόψη ότι και τα δύο παραπάνω μουσικά συστήματα δημιουργούνται στα πλαίσια της αρχαιοελληνικής μουσικής θεωρίας και αισθητικής<sup>71</sup>. Δεν είναι καθόλου σύμπτω-

<sup>66.</sup> Ό.π., σελ. 147 εξ.

<sup>67.</sup> Ο H.J. Tillyard, ό.π., σελ. 147, αναφέρεται στο έργο του Χριστοδούλου Γεωργιάδου, Δοκίμιον εκκλησιαστικών μελών, Αθήνησι 1856.

<sup>68.</sup> A.Z. Idelsohn, «Die Magamen der arabischen Musik», Sammelbände der Internationalen Musikwissenschaft XV (1913-14), σελ. 1-63.

<sup>69.</sup> Βλ. Ι. Τζέτζη, Περί της κατά τον μεσαίωνα μουσικής της ελληνικής Εκκλησίας, Αθήναι 1882.

<sup>70.</sup> Ο.π., σελ. 63. Στο σημείο αυτό ο Ι. Τζέτζης κάνει παραβολή των σημερινών με τις βυζαντινές κλίμακες.

<sup>71.</sup> Την αραβική φιλολογία έχουν επηρεάσει πολλές αρχαιοελληνικές θεωρήσεις, όπως είναι λ.χ. η αρμονία των σφαιρών. Έτσι γίνεται συσχετισμός των μακαμιών και των ουρανίων σωμάτων. Εξάλλου έχει γίνει λόγος για παρόμοιες αισθητικές θεωρίες. Απ' αυτές είναι η σχέση των ήχων

ση ότι και στίς δύο περιπτώσεις η πολυηχία ακολουθεί τις γνωστές προδιαγραφές των αλχημιστικών συγγραμμάτων και του «Αγιοπολίτη» με τις ομάδες των κυρίων ήχων και των παραγομένων από αυτούς (ίσοι, πλάγιοι, μέσοι, κέντροι κ.τ.λ. – κύριοι σοχπέδες, νίμια, περδέδες, τίζια κ.τ.λ.)<sup>72</sup>.

Συγκεκριμένα, η αραβοπερσική μουσική, όπως η αρχαία έλληνική και η εκκλησιαστική, έχει ως βάση το τετράχορδο σύστημα (δια τεσσάρων)<sup>73</sup>. Δύο όμοια συζευγμένα ή διαζευγμένα τετράχορδα δημιουργούν τις οκτάφωνες κλίμακες. Είναι ιδιαίτερα σημαντικό ότι τα μακάμια είναι δώδεκα (12) και απομιμούνται το τροπικό σύστημα των Ελλήνων. Οι κύριοι σοχπέδες και οι καταχρηστικοί είναι ενενήντα (90) και ακολουθούν παρόμοιο σύστημα με το βυζαντινό. Ακόμη, τα πρώτα τέσσερα μακάμια δημιουργούνται στους φθόγγους του πρώτου τετραχόρδου της οκτάφωνης κλίμακας, ενώ τα υπόλοιπα στους φθόγγους του δευτέρου, όπως ακριβώς συμβαίνει με τους κύριους και πλάγιους ήχους της λειτουργικής μουσικής. Είναι χαρακτηριστικό ότι η θέση των μακαμιών πάνω στην κλίμακα ορίζεται από την ονομασία τους<sup>74</sup>. Οι σύνθετες δηλαδή περσικές λέξεις δηλώνουν:

```
γιεγκιάχ: γιε - πρώτος, γκιάχ - βάση= πρώτη βάση διουγκιάχ: διου- δεύτερος, γκιάχ - βάση= δεύτερη βάση σεγκιάχ: σε - τρίτος, χκιάχ - βάση= τρίτη βάση τζαρκιάχ: τζαρ - τέταρτος, γκιάχ - βάση= τέταρτη βάση
```

Σύμφωνα με τα παραπάνω οι συγκρίσεις των ήχων και των μακαμιών, εξυπηρετούσαν μόνον ανάγκες γλωσσικής επικοινωνίας. Στο συμπέρασμα αυτό καταλήγουμε, αν ληφθεί υπόψη ότι ο γλωσσικός αυτός δανεισμός δε συναντάται

με τα στοιχεία της φύσεως και τις ιδιότητές τους (αέρας - νερό - φωτιά - γή κ.τ.λ.), την οποία παρουσιάζει ο Bar-Hébraeus.

72. Με την περίπτωση των αλχημιστικών συγγραμμάτων εννοούμε τους παλαιούς χυμευτές και όχι την αραβική αλχημεία (βλ. κεφ. 3.1.).

73. Πρβλ. Γ. Χατζιδάκι, Κρητική μουσική, Αθήναι 1958, σελ. 75. Από τους παλαιότερους μουσικούς, οι οποίοι δε διαβλέπουν μόνο κάποια σχέση ανάμεσα στους αρχαίους ελληνικούς τρόπους και τους εκκλησιαστικούς ήχους, αλλά και συνθέτουν μελωδίες λειτουργικές που τις χαρακτηρίζουν μάλιστα με το αρχαίο τροπικό σύστημα, είναι ο Α. Σακελαριάδης (βλ. το έργο του Ο Τέρπανδρος, Αθήναι 1881). Για την αρχαιοελληνική καταγωγή του αραβοπερσικού μουσικού και ρυθμικού συστήματος βλ. Ε. Θερειανού, Περί της μουσικής των Ελλήνων, σελ. 30 εξ., όπου σχολιάζονται οι απόψεις του R. Westphal. Βλ. επίσης, Ιωάννου Πρωτοψάλτου, μν. έργο και J. Jeannin - J. Puyade, «L' Octoëchos syrien», OC n.s. 3 (1913), σελ. 286 και 292.

74. Πρακτικά οι φθόγγοι δίνονται από τα χωρίσματα της λαβής της πανδουρίδας. Ο πρώτος φθόγγος αποδίδεται με την ανοικτή χορδή του οργάνου. Ο φθόγγος αυτός είναι ο sol ως βάση της κλίμακας: sol, la,si,do,re,mi,sol. Τονική είναι ο re δηλαδή η πέμπτη βαθμίδα, ενώ δεσπόζουσα ο sol. Το διουγκιάχ είναι η βάση και τα θεμέλια των μακαμιών και βασίζεται στον αρχαίο φρύγιο τρόπο. Εδώ στηρίζεται η χαρακτηριστική χρωματική κλίμακα της ανατολικής μουσικής. Πρβλ. και Γ. Χατζιδάκι, ό.π. Είναι χαρακτηριστικό ότι ο Απόστολος Κώνστας Χίος στο μικρό τροχό (βλ. κεφ. 7.2., πίνακα 35) με τους οκτώ ήχους τοποθετεί και τα αραβοπερσικά ονόματα.

παλαιότερα. Άλλωστε, η αραβική μουσική θεωρία αναπτύσσεται κυρίως μετά το ι΄ αιώνα (Al - Fārābī)<sup>75</sup>. Έτσι δεν μπορεί κανείς αβίαστα με βάση βέβαια τις παραπάνω μουσικολογικές παρατηρήσεις να αναγάγει τη λειτουργική μουσική της Ανατολικής Εκκλησίας στα ανατολικά μουσικά συστήματα. Αυτό δε σημαίνει πάλι ότι δεν υπήρξαν αλληλεπιδράσεις στους παραπάνω μουσικούς χώρους. Ορισμένοι Έλληνες ψάλτες, λ.χ., κυρίως στούς νεότερους χρόνους αλλά και παλαιότερα, επειδή δεν εγνώριζαν το χαρακτήρα της ψαλτικής απομιμήθηκαν ανατολικούς μελωδικούς τρόπους. Ωστόσο, η λειτουργική μουσική με την κωδικοποίηση και τη μορφολογική τυποποίησή της στα πλαίσια της οκταηχίας δεν έχει δεχθεί ουσιαστικές και βασικές μεταλλαγές. Ειδικότερα, όταν ομιλούμε για συγκεκριμένες ανατολικές (αραβοπερσικές ή τουρκικές) επιδράσεις στην εκκλησιαστική μουσική, πρέπει να έχουμε υπόψη μας ότι και εκείνες δέχτηκαν την επίδραση της εκκλησιαστικής. Μια θεωρία του Τούρκου μουσικολόγου Κιοσέ-Μιχάλογλου αναφέρει ότι τουρκικές νομαδικές φυλές ξεκινούν από διάφορα σημεία της κεντρικής Ασίας και καταλαμβάνουν διάφορες περιοχές. Οι φυλές αυτές έφεραν μαζί τους ως εθνική μουσική μόνο τα λαϊκά τους άσματα (τουρκιού). Βρήκαν όμως στη βυζαντινή επικράτεια μια μουσική πλούσια σε αργά μέλη, δέχτηκαν την επίδρασή της, δημιουργώντας έτσι τις δικές τους αργές μελωδίες, τις λεγόμενες Fasil<sup>76</sup>. Είναι αυτονόητο λοιπόν ότι η σχέση βυζαντινών και αραβοπερσικών ή τουρκικών μελωδιών αποτελεί ένα σύνθετο πρόβλημα το οποίο δεν έχει μελετηθεί συστηματικά. Χωρίς αμφιβολία όμως, τα οργανικά στοιχεία των μουσικών αυτών παραδόσεων είναι κοινά, όπως, π.χ., αυτά που αφορούν το τροπικό σύστημα και προέρχονται απο την ελληνική μουσική θεωρία.

IV. Οι μουσικοί χαρακτηρισμοί: σύντμηση $^{77}$ , καλλωπισμός $^{78}$ , εξήγηση $^{79}$ , ανάλυση $^{80}$ , διασκευή $^{81}$  κ.τ.λ. είναι φυσικό να δημιουργούν ορισμένους προβλημα-

- 76. Βλ. Μητροπολίτου Λαοδικείας Μαξίμου, Η εκκλησιαστική μουσική, σελ. 11.
- 77. Βλ. σχετικά Γρ. Στάθη, «Η παλαιά βυζαντινή σημειογραφία...», σελ. 217 και του ίδιου, «Οι αναγραμματισμοί και τα μαθήματα της βυζαντινής μελοποιΐας», *IBM Μελέται* 3, Αθήναι 1979, σελ. 54.
- 78. Βλ. τις δύο προηγούμενες δημοσιεύσεις (υποσ. 77), σελ. 213 και 52 αντίστοιχα. Για τους καλλωπισμούς ο Χρυσάφης ο Νέος, στον ιδιόγραφό του κώδικα, ΑΓ. Ξ 128, f. 250r-ν, αναφέρει: «Εἴληφε τέλος, ή παρούσα ἀσματομεληρρυτόφθογγος βίβλος, ἐν ἔτει... οὺ μέντοι κατά τό κείμενον τῶν παλαιῶν ἐκτονισθεῖσα: ἀλλ' ἐν καινῷ τινί καλλωπισμῷ καί μελιρρυτοφθόγγοις νεοφανέσι θέσεσι, καθάπερ τά νῦν ἀσματολογεῖται τοῖς μελωδούσιν ἐν Κωνσταντίνου πόλει».
  - 79. Ό.π., σελ. 214 και 53 αντίστοιχα.
  - 80. Ό.π., σελ. 214 και 53 αντίστοιχα.
- 81. Το χαρακτηριστικό αυτό χρησιμοποιούν οι νεότεροι κυρίως ιεροψάλτες, οι οποίοι επεξεργάζονται τις παλαιές μελωδίες.

<sup>75.</sup> Ο ΑΙ-Γārābī μετέφρασε συγγράμματα των αρχαίων Ελλήνων θεωρητικών. Περισσότερα για το θέμα αυτό βλ. Ε. Θερειανού, μν. έργο, σελ. 30, Θ. Γεωργιάδου, Η νέα μούσα, Σταμπούλ 1936, σελ. 50 και Δ. Θέμελη, Το «"Κανονάκι"…», σελ. 52, όπου και σχετική βιβλιογραφία.

τισμούς για τη γνησιότητα των εκκλησιαστικών μελωδιών. Οι χαρακτηρισμοί αυτοί χρησιμοποιούνται από το ιζ΄ αιώνα και συνδέονται με κάποια διαφοροποίηση της σημειογραφίας. Οι ξένοι μελετητές θεωρούν ότι, κατά το 17ο αι. και ιδιαίτερα κατά την εποχή της μεταρρυθμίσεως του 19ου αι., η εκκλησιαστική μουσική διαφοροποιείται από την εκκλησιαστική μουσική της βυζαντινής περιόδου. Οι συντμήσεις, οι εξηγήσεις και οι αναλύσεις των παλαιών μελωδιών μεταφέρονται στη νέα σημειογραφία. Ωστόσο, οι περιπτώσεις αυτές αποτελούν μια φυσιολογική εξέλιξη του συνθετικού έργου. Έτσι τα νέα στοιχεία δε θίγουν καθόλου τη βάση του θεωρητικού συστήματος της εκκλησιαστικής μελωδίας, που είναι οι οκτώ λειτουργικοί ήχοι. Από την άποψη αυτή υπάρχει μια εμμονή στην παράδοση, πράγμα που διαπιστώθηκε και από τη μελέτη των θεωρητικών εγχειριδίων της βυζαντινής και μεταβυζαντινής περιόδου.

### 7. ПАРАРТНМА

Η διαπραγμάτευση και η έρευνα του θέματος της οκταηχίας της ελληνικής λειτουργικής υμνογραφίας συμπληρώνεται με το ακόλουθο παράρτημα, το οποίο περιλαμβάνει ορισμένα σημαντικά ή ανέκδοτα κείμενα θεωρητικών εγχειριδίων και πίνακες σχεδιαγραμμάτων και κειμένων της χειρογράφου παραδόσεως. Είναι προφανές ότι οι πηγές δίνουν μια γενικότερη και πληρέστερη εικόνα του συστήματος των οκτώ ήχων και βοηθούν στην καλύτερη κατανόηση των θεμάτων της εργασίας μας. Αποσπασματικά ή στο σύνολό τους παρουσιάζονται τα εξής θεωρητικά εγχειρίδια<sup>1</sup>:

- 1) «Αγιοπολίτης». Παρατίθενται αποσπάσματα που αναφέρονται στους ήχους. Πολλά στοιχεία για το θεωρητικό αυτό υλικό δόθηκαν στο κεφ. 4.2.1., όπου σχολιάστηκε ιδιαίτερα η μουσική, η λειτουργική και η φιλολογική σπουδαιότητά του.
- 2) Ανώνυμοι (Ερωταποκρίσεις κ.ά). Όπως είναι γνωστό η έκδοσή τους από τη ROC και τον L. Tardo δεν είναι πλήρης. Για το λόγο αυτό παραθέτουμε ορισμένα αξιόλογα ανέκδοτα αποσπάσματα. Ιδιαίτερο ενδιαφέρον παρουσιάζει το ανέκδοτο ανώνυμο κείμενο «Ερμηνεία των φωνών και των ήχων». Τα εγχειρίδια αυτά εκδίδονται από τα χφφ. ΙΒ 332, ΑΓ. Δ 570, ΑΓ. Κ 461 και Α 968. (Βλ. και κεφ 4.2.2.).
- 3) Ιωάννου Πλουσιαδηνού, «Ερμηνεία της παραλλαγής». Το θεωρητικό αυτό υλικό είναι ανέκδοτο. Αποτελεί μια εκτενή ανάλυση και ερμηνεία της παραλλαγής των κυρίων, πλαγίων, διφώνων, τετραφώνων ήχων κ.τ.λ. και εκδίδεται με βάση το χφ. ΑΓ. Δ 570² και Α 968.
- 4) Ιωάννου Λάσκαρη του Καλομισίδου, «Παραλλαγή της μουσικής». Η έκδοση του Ch. Bentas $^3$  δεν είχε υπόψη της το χφ. ΑΓ.  $\Delta$  570, το οποίο είναι καλύτερο και εκτενέστερο.

Τέλος παρατίθενται διάφοροι πίνακες σχεδιαγραμμάτων, μουσικών και άλλων κειμένων, στους οποίους γίνονται παραπομπές από σχετικά κεφάλαια της εργασίας μας.

<sup>1.</sup> Τα κείμενα που δημοσιεύονται σχεδόν αυτούσια παρουσιάζουν ορισμένες δυσκολίες, οι οποίες οφείλονται στην κακή κατάσταση των χειρογράφων και στις ανορθογραφίες των κωδικογράφων.

<sup>2.</sup> Βλ. κεφ. 4.2.5, και 4.4.

<sup>3. «</sup>The Treatise on Music...», σελ. 21-27. Για την έκδοση αυτή χρησιμοποιήθηκε το χφ. A 2401.

### 7.1. ΚΕΙΜΈΝΑ ΘΕΩΡΗΤΙΚΏΝ ΕΓΧΕΙΡΙΔΙΩΝ

Ι. « Αγιοπολίτης», χφ. Paris. Gr. 360

f.216 Βιβλίον 'Αγιοπολίτης συγκεκροτημένον ἔκ τινων μουσικῶν μεθόδων

[ Ιστέ]ον δέ ὅτι ὁ πρῶτος καί δεύτερος καί τρίτος οὐκ [εἰσ]ίν ὀνόματα τῶν ἤχων κύρια, ἀλλά διά τό κα[τά] τάξιν καί οἶον ἐν βαθμοῖς κεῖσθαι τούτους. [οὕτω ὁ π]ρῶτος λέγεται πρῶτος ὡς πρῶτος κείμε[νος, ὁ δεύτε]ρος δέ δεύτερος, ὡς μετά τόν πρῶτον καί [ὁ τρίτος ὁ] μοίως, ὡς ἐἀν εἴποιμι ὁ υἰός τοῦ δ[εῖνα] ὁ [πρῶτο]ς ἤ ὁ δεύτερος, οὔ τό κύριον ὄνομα [ 13 ] δη [λεῖ ἀλλά τήν [τά] ξ[ιν] τῆς αὐτοῦ [γενέσεως. Τά μέν οὖν ὀνόματα... ὑποδώριος ὁ πρῶτος, ὑποφρύγιος ὁ δεύτερος, ὑπολύδιος ὁ τρίτος, δώριος ὁ τέταρτος, φρύγιος ὁ πλά]/γιος πρῶτος, λύδιος ὁ πλάγιος τοῦ δευτέρου, μιξολύδιος ὁ βαρύς, ὑπομιξολύδιος ὁ πλάγιος τέταρτος. Οἱ μέν οὖν τέσσαρεις πρῶτοι οὕκ ἐξ ἄλλων τινῶν ἀλλά δι' αὐτῶν γίνονται. Οἱ δέ τέσσαρεις δεύτεροι ἤγουν οἱ πλάγιοι, ὁ μέν πλάγιος πρῶτος ἐκ τῆς ὑπορροῆς τοῦ πρώτου γέγονε, καί ἀπό τῆς ὑπορροῆς τοῦ πληρώματος τοῦ δευτέρου γέγονεν ὁ πλάγιος δευτέρου, ὡς ἐπί τό πλεῖστον δέ καί τά πληρώματα τοῦ δευτέρου, τελιεῖ ὁ βαρύς ὁμοίως

f.217

<sup>4.</sup> Στη συνέχεια του κειμένου τέσσερις περίπου στίχοι είναι δυσανάγνωστοι, ενώ άλλοι δύο έχουν εντελώς απαληφθεί από φυσική φθορά του χειρογράφου. Για την αποκατάσταση του κειμένου βλ. το κείμενο του Ανώνυμου που δημοσιεύουμε παρακάτω και συγκεκριμένα το χφ. ΙΒ f. 31r: «Ἐπειδή ἐρωτήσαμεν πόσοι ἤχοι ψάλλονται εἰς τόν 'Αγιοπολίτην...». Η παράγραφος αυτή πιθανόν να ανήκει στο κείμενο του Αγιοπολίτη. Βλ. επίσης, J. Raasted, The Hagiopolites, σελ. 10.

<sup>5.</sup> Ο J. Raasted, ό.π., σελ. 12 γράφει: καί οἱ ἄλλοι. Ορθότερο θα ήταν: καί οἱ λοιποί. Ωστόσο, αφού στην ίδια παράγραφο το χφ. ομιλεί για τους τρεις ήχους, η φράση πρέπει να είναι: καί [ὁ τρίτος ό]μοίως.

καί ἀπό τοῦ τρίτου· καί γάρ εἰς τό Ἦρα ἡ ὑποβολή τοῦ βαρέος, τρίτος ψάλληται ἄμα τοῦ τέλους αὐτοῦ. καί ἀπό τοῦ τετάρτου γέγονεν ὁ πλάγιος τέταρτος· καί ἀπό τῶν τεσσάρων πλαγίων ἐγενήθησαν τέσσαρεις μέσοι· καί ἀπ' αὐτῶν οἱ τέσσαρες φθοραί· καί ἀνεβιβάσθησαν ἤχοι, ις', οἴτινες ψάλλονται εἰς τό Ἦραμα. Οἱ δέ δέκα ὡς προείπωμεν εἰς τόν Ἁγιοπολίτην. Καί γάρ μέσος πρῶτος εἰς τήν ἀρχήν τῆς ὑποβολῆς καί τέλος τοῦ πλαγίου πρώτου καί [ἄ]ρχεται καί τελειοῦται· ἡμιπλαγιοτετ[αρ]τί[ζ]ει [δέ] μό[νον] καί τοῦτο ἔχει ἐπέκεινα τοῦ πλ. α΄ ὁμοί[ως] / καί ἀπό τοῦ πλ. β΄ ὁ μέσος δεύτερος. ψάλλεται δέ καί ἀπό τοῦ βαρέος πάλιν ὁ μέσος τρίτος. καί ἀπό τοῦ πλ. δ΄ ὁ μέσος τέταρτος. Ἡσαν μέν οὖν < μέλη > καί πρό τοῦ γενέσθαι τούς ἤχους, πλήν ἄηχα καί ἀνάρμοστα...

f.222v Εἰπόντος ὅσα δή καί ἐξῆν περί τόνων διδασκαλίας, ἤδη μεταβῆναι δέον καί ἐπί τήν τῶν ἤχων, ἵνα μή ἀτελής ὁ λόγος ἀποληφθῆ. ἐν ἤ φήσομεν τά τε ὀνόματα αὐτῶν καί τάς συγγενείας καί διαφοράς αὐτῶν καί ἕτερά τινα. Τά μέν οὖν ὀνόματα αὐτῶν προεγράφησαν, τά τε κυρίως κατά τήν τάξιν αὐτῶν δηλοῦντα. τοῦτο δέ δή νοεῖν ἐπί τῶν ἤχων, ὅτι ὑποσότητα φωνῶν ὀνομάζομεν, ἀλλά ποιότητα· ὀξύτητα γάρ καί βαρύτητα, καί βραχύτητα καί τελειότητα καί λαμπρότητα φωνῶν εἰώθαμεν λέγειν ἄπαντα, τῆς πιᾶς δέ φθογγῆς εἰσί σημαντικά, οὐ τῆς τόσης καί πίας ἵν' εἴπω μᾶλλον οὐχί πόσης. ὥς τε οὐχί πρός ἀρίθμησιν ἡμῖν τῶν ἤχων τάς σημασίας εἰσάγουσιν, ἀλλ' ἡ ποιά τοῦ μέλους φθογγή ἐκ τούτων παρίσταται. διά τί τοῦτο οὐδέ τό δώριον μέλος τήν προτίμησιν εν τοῖς ἤχοις ἐδέξατο, τό δέ ὑποδώριον ὡς κρείττονα f.223 λόγον ἔχον τῶν λοιπῶν ἤχων, ὁμοίως οὐδέ τό /φρύγιον μέλος τήν δευτέραν τάξιν ἔσχεν ἐν τοῖς ἤχοις, ἀλλά τό ὑποφρύγιον καί λύδιον ὡσαύτως τοῦ ὑπολυδίου οὐ προετιμήθη. καί ἔχει αὐτούς ὡς τήν τάξιν προέχοντας ἐξ ἁπλῶν ονομάτων καί μή ἀπό συνθέτων γνωρίζεσθαι, οἶον τί φημι τόν πρῶτον ἦχον ἀπό δωρίου μέλους καί μή ἀπό ὑποδωρίου, καί τόν δεύτερον ἀπό φρυγίου καί μή ἀπό ὑποφρυγίου, καί τρίτον ὁμοίως ἀπό λυδίου καί μή ἀπό ὑπολυδίου, ὥσπερ δέ ὁ τέταρτος, οὐκ ἀπό τοῦ δωρίου μέλους χαρακτηρίζηται. ἀλλ' ἐν τῇ εὐτονία τῶν φθόγγων τό ὑποδώ[ριον], ἐν τῇ ἡδύτητι τό ὑποφρύγιον ἐν δέ τῆ χα[μηλ]ότητι<sup>6</sup> τό ὑπολύδιον, ἄ τούς πρώτους φθόγγους τῆς μουσικής διαρρήδην εἰσάγουσιν. τούτου χάριν ἀπενεμήθη τῷ πρώτῳ ἡ ὑποδώριος, καί ἐν τοῖς ἑτέροις καθώς ἀναγέγραπται ἐν τοῖς ἄνωθεν σχήμασι. Οδτοι γάρ εἰσι τῶν μουσικῶν φθόγγων ἐπισημότητα³ καθώς ἴσασιν οἱ τά f.223v τῶν μουσικῶν χορδῶν ἀπηχήματα εἰδότες καί διακρίνοντες / ἐντέχνως. ἀλλά ταῦτα μέν ὑπεγράφη πρός δήλωσιν τῆς τῶν ἤχων σημασίας.

Τεσσάρων τοίνυν ὄντων τῶν κυρίων καί πρώτων, ἐξ αὐτῶν ἐπεισήχθη-

<sup>6.</sup> Η ανάγνωση της λέξεως 'χαμηλότητι' ανήκει στον J.-B. Thibaut, «Assimilation...», σελ. 82. Ο J. Tzetzes, Über die altgriechische Musik, σελ. 53, γράφει: τῆ χαυνότητι, ενώ ο J. Raasted, ό.π., σελ. 40, χαλεπότητι.

σαν οί τέσσαρεις πλάγιοι. τόν αὐτόν δή τρόπον καί ἐκ τῶν τεσσάρων πλαγίων οἱ τέσσαρεις μέσοι, ἐκ δέ τῶν μέσων πάλιν αἱ φθοραί. οἰον τί φημι, οί μέν τέσσαρεις πρώτοι έχουσι τό άμεταποίητον, οί δέ πλάγιοι έχουσι τάς ὑπαλλαγάς αὐτῶν, ἐξ ὧν οἱ μέσοι ἀποτίκτονται οἶον ὁ μέσος πρῶτος ἐν τῆ ὑπερβολῆ τῆς ἀρχ[ῆς] αὐτοῦ καί ἐν τῆ ἀποθέσει τοῦ τέλους πλ. α΄ καί ἄρχεται καί τελειοῦται ἡμιπλαγιοτεταρτίζει, καί τοῦτό ἐστιν οπερ ἔχει ἐπέκεινα τοῦ πλ. α΄. ὁμοίως καί ὁ μέσος δεύτερος ἀπό τοῦ πλ. β΄ ἀρχόμενός ἐστι, ἀλλ' ἐάν μεθ' ὧν ἐνηχήσης πλαγιοδεύτερον ἐπάγης ἐπήχημα τόν νενανῶ, μέσος δεύτερος ψάλλεται. ὡσαύτως καί ὁ μέσος τρίτος ἀπό τοῦ βαρέος τίκτεται, ὥσπερ δή καί ὁ μέσος τέταρτος ἀπό τοῦ πλ. δ΄, καθώς ήμῖν ὁ λόγο[ς] πρός τά ἐξῆς παραστήσει ἀριδη/λώτερον. ἐκ δέ τῶν μέσων πάλιν εἰσήχθησαν αἱ φθοραί. ἐκ μέν τοῦ μέσου πρώτου φθορά πρώτη, ώσαύτως καί τῶν ἄλλων. φθοραί δέ ἀνομάσθησαν, ὅτι ἐκ τῶν ἰδίων ἤχων ἀπάρχονται, τελειοῦνται δέ εἰς ἐτέρων ἤχων φθογγάς αἰ θέσεις αὐτῶν καί τά ἀποτελέσματα. ἵνα δέ σαφέστερον γένηται τό λεγόμενον, πότε καί ἐν ποίοις ἤχοις αἱ φθοραί τήν ἐνέργειαν αὐτῶν ἐπιδείκνυνται, δέον ἐλογισάμην ὡς ἐν σχήματι διαχαράξαι αὐτούς:

 $\pi\lambda$ .  $\alpha'$   $\alpha'$   $\pi\lambda$ .  $\beta'$   $\beta\alpha\rho\dot{\nu}\zeta$   $\alpha'$   $\pi\lambda$ .  $\delta'$   $\pi\lambda$ .  $\beta'$   $\beta\alpha\rho\dot{\nu}\zeta$   $\beta\alpha\rho\dot{\nu}\zeta$   $\pi\lambda$ .  $\alpha'$   $\pi\lambda$ .  $\delta'$   $\alpha'$   $\beta\alpha\rho\dot{\nu}\zeta$   $\pi\lambda$ .  $\beta'$   $\beta'$   $\pi\lambda$ .  $\alpha'$ 

'Ιδού ὁ παρών σχηματισμός τά τῶν φθορῶν ἡμῖν ἐγνώρισεν ἰδιώματα. εἰ γάρ ἀπό ἤχου πλαγίου πρώτου τήν μελφδίαν εἰς ἦχον βαρύν παρενεχθῆναι συμβαίνει, ὅ πολλάκις γίνεται τοῦ μέσου πρώτου μεσολαβοῦντος, ὡς ἐκ τοῦ πλαγίου πρώτου τίκτεσθαι εἴωθεν, ὡς μικρόν ἄνωθεν εἴρηται, ἤ ἀπό f.224v βαρέος ήχου τό ἀνάπαλιν εἰς ήχον πλ. α΄ τό μέλος / περιτρέπεται ή καί τέλειον καταλήγει, ὅ πολλάκις συμβαίνει, ὁπηνίκα μέσος τρίτος μεσολαβεῖ σοι ἐν τῷ μέλει τοῦ ἄσματος, ὅς μέσος τρίτος ἀπό τοῦ βαρέος ἤχου τήν ὕπαρξιν ἔχει. εἴτε οὄν οὕτω εἴτε ἐκεῖνο γένηται, εὐθέως ἡμῖν γνωστόν καθίσταται ή πρώτη φθορά. ὥσπερ πάλιν δευτέρα φθορά γινώσκηται, ὅταν ἀπό ἤχου πλ. β΄ ἀρξώμεθα καί ἐκτραπῶμεν εἰς πλ. δ΄, ὅ πολλάκις γίνηται τοῦ μέσου δευτέρου παρενεχθέντος, ὅς ἀπό τοῦ πλ. β΄ ἀποτίκτεται, ἤ τό ἀνάπαλιν ὅταν πλ. δ΄ ἀρξ[ώ]μεθα καί εἰς πλ. β΄ ἦχον διενεχθῶμεν<sup>7</sup>, ὅ γίνεται [τοῦ] μέσου τετάρτου εἰσαχθέντος ἐν τῇ τοῦ ψαλλομένου μελφδία, ος καί αὐτός ἀπό τοῦ πλαγιοτετάρτου γεννᾶται. ὁμοίως δέ καί ἡ τρίτη φθορά τῶν ἤχων καί ἡ τετάρτη οὕτως γινώσκηται. ἡ μέν τρίτη ὅταν ἀπό βαρέος ήχου είς πρῶτον ήχον μέλος τῆς φωνῆς περιενεχθῆ, ή τουναντίον ἀπό ἤχου πρώτου εἰς ἦχον βαρύν ἡ δέ δ΄ ὅταν ἀπό πλ. δ΄ ἄρξηται ή μελφδία / καί εἰς ἦχον δεύτερον περιτραπῆ ἤ καταλήξη, ἤ τό ἀνάπαλιν f.225

7. Ο J. Raasted γράφει: ἐξενεχθῶμεν.

ἀπό τοῦ δευτέρου ἤχου εἰς πλ. δ΄ διενεχθῆ. ἀλλά ταῦτα μέν ἐξεθέμεθα πρός τό γνωρίσαι δεκαέξ ἤχους εἶναι τοῦ Ἄσματος ὡς πολλάκις εἰρήκαμεν. [ο]ἱ οὖν βαθύτερον νοήσαντες, ἔφησαν καί κυρίους εἶναι ἀπό κυρίων εἴπερ εἰσιν οἱ αὐτοί, ἐνίοτε δέ καί κυρίους πλαγίους γενέσθαι κατά τόν τοῦ μέλους ρυθμόν, ὅπερ ἐστί φανερόν τοῖς ἀκριβῶς ἀνιχνεύουσι τόν Ἁγιοπολίτην. ἐπειδή εἰσίν ἀπό κυρίων κύριοι καί ἀπό πλαγίων πλάγιοι, δέον εἰπεῖν ὅτι εἰσί καί μέσοι μέσων καί φθοραί φθ[ορῶ]ν, καί πάλιν κύριοι ἄλλοι, καί πλάγιοι [ἄλλοι], καί πάλιν κύριοι κυρίων, καί πλάγιοι πλαγίων καί φθοραί φθορῶν, καί μέσοι μέσων, οἵτινες οὐκ εἰσίν ἀναγκαίων οἱ εὐρισκόμενοι ἔν τινι ὀργάνῳ άδόμενοι, ἀλλά κατά ἀντιστροφήν τῶν πρώτων καί ἀναμφιβόλων, ὧν τό χρήσιμον, ἡ ἐν τούτω μόνον ἔρευνα<sup>8</sup> καί σαφήνεια. ἤδη δέ καί διά τά γραφῆς τοῦτο σαφές παραστήσομεν<sup>9</sup>.

f.226v

f.227

f.227v

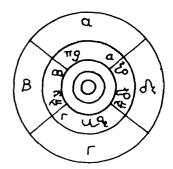
Ταῦτα μέν οὖν παρεκβατικώτερον εἴπομεν, καί ὅσον οὐ καθ' εἰρμόν διδασκαλίας πολύν τόν λόγον μηδέ συνεχή ποιησάμενοι, νῦν πρός τοῖς ἀπολειφθεῖσιν τιθέαμεν, ὅθεν ἄνωθεν τοῦ καθειρμόν λέγειν ἐπαυσάμεθα, καί τά ἐπίλοιπα. λέγομεν τοίνυν περί ἐνηχημάτων καί ἐπιχημάτων. καί ένηχήματα μέν είσιν αί τῶν ἤχων ἐπιβολαί· ἐπιχήματα δέ ἡ προσθήκη τοῦ ἐνηχήματος, καί κατιοῦσα καί συναρμοζομένη, τῷ φθόγγῳ τοῦ μέλλοντος, προενεχθήνα[ι εἰς ψ]αλμωδίαν ὡς ὅταν μετά τό ἐνήχημα λέ[γεται] ναί λέγε, καί ναί ἄγιε νανά, καί ὅσα τούτοις ὅμοια. ἐπεί δέ καί κοινωνίαν οἱ ήχοι κέκτηνται πρός ἀλλήλους θαυμαστήν ἐν ταῖς ὑποβολαῖς τῶν φθόγγων αὐτῶν, διά τοῦτο καί τά αὐτά δυσωποῦσιν ἄπαντες ἐν ταῖς ἑαυτῶν ἐκφωνήσεσιν στι δέ τοῦτο οὕτως ἔχει δῆλον ἐντεῦθεν, ὁ πρῶτος ῆχος πέντε φωνάς ἔχει ἐνήχημα. ἀπό γοῦν τῆς ὑπορροῆς [τ]ῆς δευτέρας / αὐτοῦ φωνῆς αἱ ἐφεξῆς τρεῖς φωναί συναπτόμεναι αὐτῆ, ἤγουν τῆ δευτέρα, τόν ύφειμένον πρῶτον ἀποτελοῦσιν ἦχον, ὄν πλ. α΄ λέγομεν. ἡ δέ τρίτη αὐτοῦ φωνή συνεπιλαμβανομένη καί τάς ἐφεξῆς δύο, τόν δεύτερον ῆχον ἀποτελεῖ, ὡς εἶναι τόν πρῶτον ἦχον κατά τε τόν τρόπον, γεννητόν τοῦ δευτέρου ήχου καί τοῦ πλ. α΄, ή γάρ μέση αὐτῶν φωνή, κοινή ἐστιν ἀμφοτέροις. ἐκ πέντε φωνῶν τοίνυν ὁ πρῶτος ἦχος ἐστίν, ὁ δέ δεύτερος ἦχος ἔχει φωνάς τρεῖς, καί ἐκ τῆς δευτέρας αὐτοῦ φωνῆς, ὁ πλάγιος δεύτερος ῆχος ἀπογ[εννᾶται] κακεῖθεν συνίσταται, πλήν μετά τοῦ ἐν[ηχήμ]ατος, εἰ μέν γάρ οὖτος ένηχήθη πλ. α΄ ήχος εἰσάγεται, διότι πολλήν κοινωνίαν ἔχουσι πρός άλλήλους ὁ πλ. α΄ καί πλ. β΄, ὥσπερ καί ὁ πρῶτος μετά τοῦ δευτέρου. ὡς ἐπί τό πλεῖστον δέ τά πληρώματα καί αἱ ἀποθέσεις τοῦ δευτέρου ἤχου, εἰς ηχον πλ. β΄ ἀποδίδονται. ὁ δέ τρίτος ἕξ φωνάς ἔχει, καί ἐκ τῆς τελευταί[ας] αὐτοῦ φωνῆς ὁ βαρύς ἀπάρχηται. / ὁ δέ τέταρτος ἐκ πέντε φωνῶν ἔχει τήν σύστασιν, έξ ὧν τῆς πρώτης καί ἐπιτετραμένης 10 ἀφαιρεθείσης ὁ μέσος τέταρτος γίνηται μέσος δέ λέγεται διά τό ἐν μεταιχμίφ εἶναι. καί ὡς

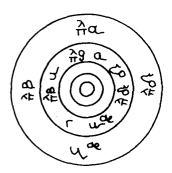
8. Το χφ. έχει: εύράναι. Η διόρθωση είναι του J. Raasted.

<sup>9.</sup> Στο σημείο αυτό ο κώδικας παραθέτει δύο ff. με σχεδιαγράμματα.

<sup>10.</sup> Ο J. Raasted γράφει: ἐπιτεταμένης.

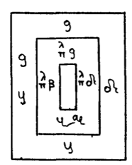
μεσιτεύει ἐν τῷ τετάρτῳ ἤχῳ, καί τῷ πλ. δ΄ ὁ μέσος τέταρτος, οὕτω καί ἐν τοῖς λοιποῖς. ἔχουσι τοίνυν καί οἱ τέσσαρεις κύριοι, κοινωνίαν πρός ἀλλήλους, ἀπό τῶν πλαγίων αὐτῶν, ἀλλά δή καί ἀπό τῶν φθορῶν αὐτῶν. μίαν γάρ φωνήν ἀπό τοῦ πρώτου ἀναβιβάζοντες τόν κύριον δεύτερον εὐρίσκομεν [καί] πάλιν ἀπό τοῦ δευτέρου μίαν φωνήν καταβι[βάζο]ντες τόν πλ. α΄ εὐρίσκομεν. οὕτως τοίνυν ἐστίν εὐρεῖν καί ἐπί τῶν ἄλλων τριῶν ἤχων. ὅτε τοίνυν μέλλεις δεικνύειν ἀπό τῶν κυρίων πρός τούς κυρίους:





Τήν συγγένειαν κατ' εὐθείαν ἀνέλθεις, πρῶτον καί δεύτερον καί τρίτον, καί τέταρτον ἀριθμόν. ὅτε δέ τήν αὐτήν συγγένειαν τῶν αὐτῶν ἤχων μέλλεις δεικνύειν, οὐκ ἀπ' αὐτῶν τῶν κυρίων, ἀλλ' ἀπό τῶν πλαγίων αὐτῶν, τότε τό ἀνάπαλιν ποιήσεις τούς κυρίους ἀπό τοῦ τετάρτου ἕως τοῦ πρώτου κατερχόμενος, τέταρτον καί τρίτον καί δεύτερον καί πρῶτον ἀριθμόν. καί πάλιν ὅτε τήν συγγένειαν τῶν πλαγίων πρός τούς πλαγίους ἀπό τῶν πλαγίων ποιῶμεν, ἀπό τόν πλ. α΄ ἀρχόμενοι, καί κατερχόμενοι τόν πλ. δ΄, βαρύν, πλ. β΄ καί πλ. α΄ δείξωμεν αὐτῶν τήν [συγγέ]νειαν, ὅταν δέ τήν αὐτήν τῶν αὐτῶν ἤχων συ[γγένει]αν ποιώμεθα, οὐκ ἀπ' αὐτῶν τῶν πλαγίων, άλλ' ἀπό τῶν κυρίων αὐτῶν κατ' εὐθείαν ἔλθωμεν, πλ. α', πλ. β' καί πλ. δ΄ ἀριθμοῦντες, ἀποδιδόντες ἐκάστω τῶν πλαγίων τόν κύριον ἦχον αὐτοῦ. Καί αδθις τήν συγγένειαν τῶν κυρίων ἤχων ἀπό τῶν πλαγίων ποιούμενοι λέγομεν ὅτι οὐ διαφέρει ὁ πλ. α΄ τοῦ α΄ κατά τόν τοῦ μέλους ῥυθμόν, f.228v πολλάκις γάρ εδρίσκηται / πρῶτος ἀπό μέλους εἰ δέ ἐστιν ἡ φωνή κατιοῦσα πλάγιος πρῶτος. πάλιν εὐρίσκεται ἀπό μέλους πλ. α΄ εἰ δέ ἐστιν ή φωνή ἀνιοῦσα, ἔστι πρῶτος. ἀλλά ταῦτα μέν ἀρκεῖν μοι δοκοῦσιν, ὅσον πρός ἀπόδειξιν τῆς τῶν ἤχων θαυμαστῆς κοινωνίας. εἰ δέ τις καί ἀκριβέστερον περί τούτων έξετάσει, μυρίους ἄν εύρήση τρόπους τήν τῶν ἤχων κοινωνίαν συμβάλλοντας, οὕσπερ τέως παρήκαμεν ἵνα μή πολυλογεῖν τισί δόξωμεν έξεστι δέ τοῖς φιλομαθέσιν όδηγηθήσιν έξ ὧν έγεγράφειμεν. καί ούς παρελείπομεν έφευρεῖν τρόπους, εἴπερ ἐμπόνως τούτοις ἐνασχοληθεῖεν:





# ΙΙ. Ανώνυμος C,F,G κ.τ.λ. (Ερωταποκρίσεις)11, χφ. ΙΒ 332

f.27v

# Περί τῶν πλαγίων

'Από τοῦ πρώτου ἤχου πάλιν κατεβαίνεις τέσσαρας φωνάς καί εὐρίσκεται ὁ πλάγιος, ἤγουν ὁ πλ. α΄: ἄνα νέ ἄνες ὁμοίως καί ὁ β΄ ἦχος καταβαίνων φωνάς δ΄, καί εὐρίσκεται ὁ πλάγιος αὐτοῦ, ἤγουν ὁ πλ. β΄, οὕτως: (μουσικό παράδειγμα).

f.28 Πάλιν ὁ γ΄ καταβαίνει φωνάς τέσσαρας καί εὐρίσκεται ὁ πλάγιος αὐτοῦ, ἤγουν ὁ βαρύς οὕτως: (μουσικό παράδειγμα).

'Ιδού λοιπόν ὡς ὁρᾶς ἔγραψά σοι τούς ἤχους· μάνθανε πόθεν καί ποῖοι ἀπό τοῦ α΄ πρῶτοι καί οἱ δ΄ πλάγιοι.

### Περί τῶν μέσων

"Ακουσαν δή καί περί τῶν μέσων καί περί τῶν φθορῶν. ὁ μέσος οὖτός ἐστιν, ὁ μέσος πρῶτος γίνεται δέ ὁ μέσος πρῶτος βαρύς γίνεται οὕτως: (μουσικό παράδειγμα).

 $^{\circ}$ Ομοίως δέ καί ὁ  $\beta'$  μέσος  $\beta'$  ὁμοίως καί ὁ  $\beta'$  οὕτως: (μουσικό παράδειγ-μα).

Οὐκ ἐκάλεσε δέ τρεῖς φωνάς μέσος β΄, ἀλλά τάς δύο φωνάς, καί πλάγιος τοῦ δ΄, οὕτω δέ ἐάν εἴπης: (μουσικό παράδειγμα).

f.28v Οὕτως ἔχει ὁ τέταρτος τετάρτου<sup>12</sup> ἐν τῷ νανά, ἐάν εἴπης. Οὕτως δέ ἕνι ὁ κύριος τοῦ δ΄ μετακείμενος τοῦ πλ. β΄: (μουσικό παράδειγμα).

<sup>11.</sup> Τα κείμενα συνοδεύονται από ορισμένα μικρά μουσικά παραδείγματα, τα οποία ήταν αδύνατο απο τεχνικής πλευράς να μεταφερθούν εδώ.

<sup>12.</sup> Το χφ. ΑΓ. Κ 461, f. 124τ, έχει: πλάγιος τετάρτου το χφ. ΑΓ.  $\Delta$  570, f. 27τ έχει: οὕτως έχει  $\delta$   $\delta'$  τόν νανά διότι μέσος τετάρτου ἕνι τό νανά ἐάν εἴπης (μουσ. παράδ.).

### Περί τῶν φθορῶν

"Ακουσον καί περί τῶν φθορῶν. φθορά λέγεται οὕτως ἐάν ἐκβῆς ἀπό τῶν κυρίων ἤχων ἤ ἄνωθεν ἤ κάτωθεν φθορά λέγεται. χάνεται γάρ τότε τό μέλος τοῦ ἤχου καί φθείρεται εἰς ἕτερον ἦχον, ὅπερ ἄν εἴπης διαφθαρεῖ εἰς ἕτερον ἦχον: (μουσικό παράδειγμα).

Φθορά δέ πλ. α΄, τοῦ βαρέος ἤχου καί τοῦ πλ. δ΄ οὕτως: (μουσικό παράδειγμα).

Ταῦτά εἰσι φθορά τοῦ πλ. δ΄ ἤχου. ὥσπερ γάρ εἴπωσι, ὅτι ἐκ τοῦ α΄ ἤχου ἄν ἀνέβης μίαν φωνήν γίνεται β΄ καί ἀπό τοῦ β΄ ἄν ἀνέβης μίαν φωνήν γίνεται γ΄ καί ἀπό τοῦ γ΄ ἄν ἀνέβης μίαν φωνήν γίνεται δ΄, οὕτως εἰς τούς πλαγίους τόν αὐτόν δή τρόπον καί τήν αὐτήν ἀκολουθίαν. οὕτω γάρ ἔφθειραν ταῦτα οἱ τῆς ἐκκλησίας καί ἐξηρίθμησαν τούς δε, καί<sup>13</sup> ἕξ ἤχους, σμίξαντες τους  $\alpha'$ , πλαγίους  $\alpha'$  καί μέσους καί τάς φθοράς . ὅσοι / λέγουσιν, ὅτι εἰσί ιστ΄ ήχοι ψεύδονται ἐπηχήματα δέ εἰσι τῶν η΄ ἤχων, τῶν ὀκτώ φωνῶν, ἤγουν τῶν τεσσάρων πρώτων καί τῶν τεσσάρων πλαγίων καί τῶν δύο μέσων καί τοῦ νενανῶ. καί ὁ μέν Δαβίδ ἐποίησε τούς τέσσαρας ἤχους, ἤγουν τάς τέσσαρας φωνάς, καί ὁ Σολομών τούς τέσσαρας, τούς ἄλλους τέσσαρας πλαγίους τῶν πρωτοτύπων καί τούς δύο μέσους, ήγουν τοῦ νενανῶ καί τοῦ νανά. οὕτω δέ ἔγραφον μετά τό τέλος, ὅσοι τόν ναόν Σολομῶντος ἐν Ἱεροσολύμοις ὕμνησαν εἰς δέκα ἤχους, τό «αἰνεῖτε» 15, τόν καθ' ενα εκαστον στίχον εἰς δέκα ἤχους. ὅσοι δέ λέγουσι περί τῶν η΄ ἤχων, ἄτινά εἰσι ψευδῆ καί ἀνόητα, κατά τῆς παπαδικῆς τέχνης άνθίστανται. καί γάρ οὐδείς ἔχει ἀφ' ἑαυτοῦ νοῆσαι τήν μέθοδον ταύτην, κἄν δῆθεν ἠκριβωμένως καί μετά πείρας πολλῆς διῆλθε τήν ἄπασαν τέχνην τῆς παπαδικῆς. εἰσί δέ καί ἄλλα πολλά περί τήν τέχνην, ἄτινά είσιν άδύνατον γραφηναι έν ταύτη. καί γάρ ό είς λόγος έρμηνεύεται είς μύρια. καί ἵνα μή συγχέωμεν τόν λόγον, / καταλιμπάνω μέν ταῦτα· ὁ δέ Δαμασκηνός ἀλληγορεῖ τούς αὐτούς ἤχους ὡς ἐγώ σοι ἐνταῦθα διαγορεύω: (μουσικό παράδειγμα).

f.30v 'Απ' αὐτῶν ἐάν ἀκολουθήσης εὕροις καί τόν ἔτερον ήχον. ἄχρι καί τῶν ἐπτά ἀναβαινόντων καί καταβαινόντων καί τά τρία μία δύναμις. 'Ιδού καί ὅργανον μετά χορδῶν ὀκτώ, ἀρχή ἄνωθεν δεσμῶν, ἀρχή κάτωθεν

f.29v

f.30

f.29

<sup>13</sup> Πιθανόν είναι: δέκα (δέ καί = δέκα). Τα άλλα χφφ. έχουν το ίδιο (δέ καί).

<sup>14.</sup> Το χφ. ΑΓ. Κ 461, f. 125r έχει: τούς τέσσαρας πλαγίους καί τούς μέσους. Το χφ. ΑΓ.  $\Delta$  570, f. 27ν έχει: τούς πρώτους πλαγίους καί τούς μέσους.

<sup>15.</sup> Ψαλμ 148 και 150.

τέλος καί ήχος. οὕτω δέ καί Δαμασκηνός μετά τῆς μουσικῆς ἐποίησεν:

f.31

'Εάν τό περιεχόμενον καί κρατούμενον ἀσθενέστερον δήπου τοῦ περιέχοντος, ὑφ' οὖ καί κρατεῖται εὐλόγως· ὁ α΄ ἐν ἤχοις ἐτάχθη τῆ τε ἀρχῆ καί τῆ περιοχῆ, ἀρχή καί πρώτη καί δευτέρα, ἀρχή τετάρτη, μέσου δευτέρου, ἀρχή δευτέρα<sup>16</sup> ἄνωθεν κάτωθεν, τέλος δεύτερον, μέσον τέταρτον.

# 'Αρχή τῆς διπλοφωνίας, ἐτέρα μέθοδος

'Ερώτησις. Πόσας φωνάς παραλλαγησομένας καί πόσα διπλάσματά εἰσι καί ποῦ καταντᾶ ἡ φωνή καί πόσας φωνάς ἐν τοῖς διπλάσμασί εἰσι; ἀπόκρισις: ἡ ἔρευνα καί ἀκρίβειά ἐστι καθ' ἐρώτησιν καί ἀπόκρισιν τῶν τόνων καί τῶν ἤχων τῶν ψαλλομένων εἰς τόν 'Αγιοπολίτην τόνος δέ λέγεται ἐκεῖνος, ὅστις ὀξύνεται ἡ βαρύνεται ἐρεῖ δέ τοῦτο πρός οὕς ὁ λόγος δηλώσει. 'Επειδή ἐρωτήσαμεν, πόσοι ἦχοι ψάλλονται εἰς τόν 'Αγιοπολίτην καί ἀπεκρίθη, ὀκτώ, ὀφείλει¹7. κἀγώ τοῦτό σοι δ' ἀποδείζω ψευδές. ὁ πλ. β΄ ὡς ἐπί τό πλεῖστον μέσος β΄ ψάλλεται ὡς τό «Νίκην ἔχων Χριστέ» καί ὡς τό «Σέ τόν / ἐπί ὑδάτων» καί ἔτερα ὅμοια καί τά ἄλλα ὅσα ἀπό τοῦ ἀγίου 'Ιωάννου τοῦ Δαμασκηνοῦ ἐγένοντο, ἀπό τῆς μουσικῆς ἐξετέθησαν. ὅσα δέ παρά τοῦ κύρ Θεοδώρου ἡ τοῦ κυροῦ 'Ιωσήφ ἐξετέθησαν¹², εἰ δοκιμάσης ψάλλων ταῦτα μετά τῆς μουσικῆς οὐκ ἰσάζουσι διά τό μή ἐκτεθεῖναι ἐξ αὐτῶν. ὁ πλ. δ΄ ὡς ἐπί τό πλεῖστον ὁμοίως ψάλλεται ὡς ἐν τῷ «Σταυρόν χαράξας Μωσῆς» καί ἔτερος ἦχος λέγεται λοιπόν δεικνύω σοι, ὅτι οὐ ψάλλεται¹٩.

f.31v

16. Το χφ. ΑΓ. Κ 461, f. 127r έχει: ἀρχή δευτέρα μέσος τετάρτου ἄνωθεν κάτωθεν τέλος. Το χφ. ΑΓ. Δ 570, f. 28ν, έχει: ἀρχή καί πρώτη καί δευτέρα, ἀρχή τετάρτου, μέσος δευτέρου. ἀρχή δευτέρα ἄνωθεν τέλος, β΄ μέσος τετάρτου.

- 17. Το χφ. ΑΓ. Δ 570, f. 29r έχει: ὀφείλω καγώ.
- 18. Το χφ. ΑΓ.  $\Delta$  570, f. 29 $\mathbf{r}$  έχει: Ἰωσήφ ἐξετέθησαν οὐκ ἐκ τῆς μουσικῆς ἐξετέθησαν.
- 19. Το χφ. ΑΓ. Δ 570, f. 29τ έχει: καί τοῦτο δῆλον ὁ πλ. δ΄ ὡς ἐπί τό πλεῖστον μέσος τετάρτου ψάλλεται... καί λοιπόν δεικνύω σοι ὅτι οὐ ψάλλονται ὀκτώ ἀλλά δέκα. τό γάρ εἰπεῖν, πρῶτον, δεύτερον καί τρίτον ῆχον, οὐκ εἰσί κύρια ὀνόματα, ἀλλά ἀπαρίθμησις μόνον. τά δέ κύρια ὀνόματα τῶν η΄ ῆχων εὐρέθησαν ἀπό τῶν τεχνολόγων ἀνδρῶν ἤ λυδῶν ἤ φρυγῶν.

Έρμηνεία τῆς παραλλαγῆς τοῦ Κουκουζέλη τοῦ τροχοῦ<sup>20</sup>

Ή διπλοφωνία ἔχει οὕτως εἰς τήν μίαν ἀναβαίνουσαν ἐάν θέλης είπεῖν έτέρας έπτά, ἤτοι πάλιν ἀναβαινούσας, λέγεις ὀκτώ μεθ' ἐκείνης: εἰς τάς δύο λέγεις εννέα είς τάς τρεῖς λέγεις δέκα είς τάς τέσσαρας λέγεις ενδεκα· είς τάς πέντε λέγεις δώδεκα· είς τάς εξ λέγεις δεκατρεῖς· είς τάς έπτά λέγεις δεκατέσσαρας, ήγουν ἄλλας έπτά, εί θέλεις λέγεις ίσον. εί δέ τετραπλάσης λέγεις εἰκοσιοκτώ εἰ δέ εἴπης τριπλασμόν λέγεις εἰκοσιμίαν ἄν δέ ψάλλης ἴσον μέλος, / ἤτοι ὅσα τύχωσι καί ἀναρροήσης διπλασμόν. λέγεις επτά φωνάς, εί δε υπορρέον το μέλος είπης πάλιν λέγεις επτά, ἄμα δέ ἄρξασθαι τήν διπλοφωνίαν λέγεις ἴσον, είτα διπλασμόν, έπτά φωνάς, γίνονται ὀκτώ. εἰ δέ θέλης εἰπεῖν εἰς τήν μίαν ἀναβαίνουσαν καταβαινούσας, λέγεις εξ. εκλείπεται οὖν ἡ μία ἀναβαίνουσα καί γίνονται μόνον αί κατιούσαι οὐδέπω γάρ ψάλλονται αἱ ἀνιούσαι μετά τῶν κατιουσῶν, οὐδέ κατιοῦσαι μετά τῶν ἀνιουσῶν, ἀλλ' ὅπου δ' ἄν τεθῆ κατιοῦσα ἐν ἀνιούσαις φθείρει αὐτάς. ὡσαύτως καί εἰς τάς δύο λέγεις πέντε καί εἰς τάς τρεῖς τέσσαρας είς τάς τέσσαρας τρεῖς είς τάς πέντε δύο καί είς τάς ἕξ μίαν καί εἰς τάς ἐπτά ἴσον ἤ πάλιν Ἐπτά ἤ καί δεκατέσσαρας ὡς δύναται ἡ φωνή, εἰ δέ εἴπης εἰς τήν μίαν κατιοῦσαν ἑτέρας πάλιν κατιούσας, λέγε δκτώ μεθ' ἐκείνης· καί εἰς τάς δύο ἐννέα· καί εἰς τάς τρεῖς δέκα· καί εἰς τάς τέσσαρας ἕνδεκα· καί εἰς τάς πέντε δώδεκα· καί εἰς τάς ἕξ δεκατρεῖς· f.32v καί εἰς τάς ἐπτά δεκατέσσαρας· εἰ δέ τύχωσιν / εἰς τά πατήματα τῶν φωνῶν τῶν ἀνιουσῶν καί κατιουσῶν κεντήματα, λέγε τόν ἀριθμόν τῆς διπλοφωνίας, εἰς τό πάτημα τῆς φωνῆς, οἴας τύχοι, λέγεις καί τήν φωνήν τῶν κεντημάτων. ὁ δέ περισσευμός λέγεται οὕτως οἶον στιχηρόν ψάλλεις, ἐάν ἰσοφωνεῖ ἡ ἀρχή μετά τοῦ τέλους οὐδέν περισσεύει φωνή οὐδεμία οὔτε ἀνιοῦσα οὔτε κατιοῦσα. Εἰ δέ θέλης μετά τοῦ ἤχου τήν ἀρχήν κρατήσαι, ἐάν οὐ περισσεύει, ἀλλά μᾶλλον ἔχει ἰσασμόν ὁ ήχος καί τό τέλος, εἰσίν αἱ φωναί ἐπίσης καί αἱ ἀνιοῦσαι καί αἱ κατιοῦσαι ἐάν δέ ευρης ότι περισσεύωσι φωναί, όσας εἴπης, ἵνα ευρης τήν ἀρχήν, εἴτε καταβαινούσαις, εἴτε ἀναβαινούσαις, τοσαύτας ἔχει πλέον, οἶον καί ἔστι τό μέλος, κράτει δέ πάντοτε ἀρχήν καί τέλος διά τό συντομώτερον, ἀλλά καί εἰς τάς παραλλαγάς.

## Μέθοδος είς μαθητήν ἀφελιμωτάτη

f.33

'Από τοῦ πρώτου ἤχου ἐάν κατέβης μίαν φωνήν, ἔστιν ὁ πλάγιος τοῦ τετάρτου καί ἐάν ἀνέβης μίαν, ἐστί πρῶτος. καί ἀπό τοῦ πλαγίου τετάρτου ἄν κατέβης μίαν, ἐστί βαρύς, καί ἄν ἀνέβης μίαν, ἐστί τέταρτος. καί ἀπό τοῦ βαρέος ἄν κατέβης μίαν, ἐστί πλάγιος τοῦ δευτέρου καί ἄν ἀνέβης

20. Το χφ. ΑΓ. Κ 461, \f. 128r έχει: Έρμηνεία τῆς παραλλαγῆς εἰς τόν Τροχόν τοῦ Κουκουζέλη. Το κείμενο έχει δημοσιευθεί από τον J.-B. Thibaut, Monuments, σελ. 89 και τον Ε. Βαμβουδάκη, Συμβολή, σελ. 54.

μίαν, ἐστί τρίτος καί ἀπό τοῦ τρίτου ἄν κατέβης μίαν, ἐστί πλάγιος τοῦ δευτέρου, καί ἄν ἀνέβης μίαν ἐστί τρίτος. καί ἀπό τοῦ τρίτου ἄν ἀνέβης μίαν, ἐστί τέταρτος. καί ἀπό τοῦ τετάρτου ἄν ἀνέβης μίαν, ἐστί πρῶτος.

Έχουσι δέ οἱ κύριοι ἥχοι μέσους καί παραμέσους, πλαγίους καί παραπλαγίους, οὕς λέγομεν ὁ μέσος τοῦ πρώτου / ἐστίν ὁ βαρύς καί ὁ μέσος τοῦ δευτέρου ἐστίν ὁ πλάγιος τοῦ τετάρτου καί ὁ μέσος τοῦ τρίτου ἐστίν ὁ πλάγιος τοῦ πρώτου καί ὁ μέσος τοῦ τετάρτου ἐστίν ὁ πλάγιος τοῦ δευτέρου ἐστίν ὁ πλάγιος τοῦ δευτέρου ἐστίν ὁ μέσος τοῦ τετάρτου καί ὁ πλάγιος τοῦ δευτέρου ἐστίν ὁ μέσος τοῦ τετάρτου ἐστίν ὁ πλάγιος τοῦ δευτέρου ἐστίν ὁ μέσος τοῦ τετάρτου ἐστίν ὁ μέσος τοῦ τετάρτου ἐστίν ὁ μέσος τοῦ τετάρτου καί ὁ πλάγιος τοῦ δευτέρου ἐστίν ὁ μέσος τοῦ τετάρτου καί ὁ πλάγιος τοῦ τρίτου ἐστίν ὁ μέσος τοῦ τετάρτου ἐστίν ὁ μέσος τοῦ δευτέρου.

Γίνωσκε ὅτι ἀπό παντός κυρίου ἤχου, ἐάν κατέβης τέσσαρας φωνάς, ἐστίν ὁ πλ. καί ἄν κατέβης τρεῖς ἐστίν ὁ παράμεσος καί ἐάν κατέβης δύο ὁ μέσος καί ἄν κατέβης μίαν ἐστί παραπλάγιος.

# «Έρμηνεία τῶν φωνῶν καί ἤχων» $^{22}$ χφ. ΑΓ. $\Delta$ 570

έ.32 Έτέρα παραλλαγή καί μέθοδος καί μητροφωνία τῆς ψαλτικῆς τέχνης, πεέ.32ν ριέχουσα ἄπασαν / τῶν η΄ ἤχων τήν ἐρμηνείαν, ποῦ καταντᾶ εἰς ἔκαστος καί ποῦ κεῖται· καί πῶς εἰς ἔκαστος ἦχος ἔχει. ἤγουν οἱ κύριοι, μέσους καί παραμέσους, καί οἱ πλάγιοι, διφώνους, καί τριφώνους, καί τετραφώνους.
καί διερμηνεύει ταῦτα ὁ μακαρίτης ἐκεῖνος κύρ Ἰωάννης μαῖστωρ ὁ Κουκουζέλης, ἐν τῆ σοφωτάτη αὐτοῦ μεθόδω:

Αὕτη ἐστίν ἡ ἑρμηνεία τῶν φωνῶν καί ἤχων:

Χρή δέ εἰδέναι ὅτι ἤχοι εἰσίν κυρίως τέσσαρες. ἐκ τούτων οὖν τῶν κυρίων ἐγένοντο οἱ πλάγιοι. ἤγουν ἀπό τοῦ πρώτου, ὁ πλάγιος αὐτοῦ· καί ἀπό τοῦ δευτέρου, ὁμοίως ὁ πλάγιος αὐτοῦ· καί ἀπό τοῦ τρίτου, ὁμοίως ὁ πλάγιος αὐτοῦ· καί ἀπό τοῦ τρίτου, ὁμοίως ὁ πλάγιος αὐτοῦ· καί ἐγένοντο κύριοι καί πλάγιοι ὀκτώ. ἐπεί δέ ἔκαστος τῶν κυρίων καταβαίνει φωνάς τέσσαρας καί εὐρίσκεται ὁ πλάγιος αὐτοῦ, ὅτι καί διά τοῦτο τέσσαρες κύριοι εἰσί καί οὐχί πλέον· λέγομεν δέ παρακυρίους, ἀνάγκη ἔχειν δεύτερον τούτων· ἔκαστον μέσον ἤχον λήγοντα. εἰς τοῦτον καί ὡς ἄν εἴπῃ τίς ἐπαναπαυόμενον ἐπ' αὐτῷ φυσικῶς καί ἀποδιδόντα τήν τοῦ προκαταρξαμένου μέλους ἤχήν· πῶς δέ γίνεται τοῦτο, διά βραχέων ἐροῦμεν. καί λάβωμεν τόν τοῦ πρώτου ἤχου πλάγιον, / καί τόν τούτου μέσον (βαρύν) καί ἀπό τοῦτοῦν καί ἀπό τοῦτοῦν και ἀπό τοῦν και ἀνο και ἀπό τοῦν και ἀπό τοῦν και ἀ

21. Το χφ. ΑΓ. Κ 461, f. 130ν έχει στη συνέχεια: ἐστίν μέσος τοῦ τρίτου καί πλ. β΄ ἔστιν, δ μέσος τοῦ τετάρτου καί δ βαρύς. ἐστί μέσος τοῦ πρώτου καί δ μέσος τοῦ τετάρτου. Ἡξευρε...

<sup>22.</sup> Το κείμενο αυτό περιέχεται και στο χφ. Α 968, f. 155ν εξ. Πρέπει να σημειωθεί ότι σε κάθε αναφορά των ήχων στο κείμενο παρατίθεται και η σχετική μαρτυρία, η οποία όμως παραλείπεται εδώ. Σημειώνουμε, επίσης, ότι διατηρείται η στίξη του χφ.

τον κατά ἀναλογίαν νόησον, καί τούς τῶν ἐτέρων ἤχων μέσους, ἤγουν καί τοῦ δευτέρου, καί τοῦ τρίτου, καί τοῦ τετάρτου. Καταβαίνεις ἀπό τόν πρῶτον ἦχον φωνάς δύο, καί γίνεται ἦχος βαρύς, ὅς ἐστίν ὁ πλάγιος τοῦ τρίτου καί οὖτος ἐστίν, μέσος τοῦ πρώτου. ἐξ αὐτοῦ δέ τοῦ μέσου, ἤγουν τοῦ βαρέος καταβαίνεις ἐτέρας δύο φωνάς, καί γίνεται πλάγιος τοῦ πρώτου. Ὁμοίως καί ἐπί τοῦ δευτέρου ἤχου ἐρευνήσας ἀκριβῶς, εὐρήσεις τό μέσον αὐτοῦ (πλ. δ΄). καί ἐπί τοῦ τρίτου, ὁ πλάγιος τοῦ πρώτου. καί ἐπί τοῦ τετάρτου, ὁ πλάγιος τοῦ δευτέρου καί εἰσί κύριοι ἦχοι ποτέ μέν ἐξάρχοντες τοῦ μέσου αὐτῶν, καί τοῦ πλαγίου ποτέ δέ καί ὡς μέσοι τοῦ μέσου καί τοῦ κυρίου τοῦ τυχόντος μέσου οἰον ψάλλομεν πρῶτον καί ἔστιν ὁ μέσος τούτου, ὁ βαρύς τοῦ δέ βαρέος ὁ κύριος ἐστίν ὁ τρίτος καί ποτέ μέν ἀποτίθεται τό μέλος εἰς τόν βαρύν, ποτέ δέ εἰς τόν τρίτον, ἤ εἰς τόν αὐτόν α΄. ὅτε δέ φθάσει ἀργῆσαι τό μέλος, κἄν τε εἰς τόν τρίτον κάν τε εἰς τόν βαρύν, ἀνάγκη ἐστίν ἀμείβεσθαι τό μέλος εἰς αὐτόν τόν ἦχον, εἰς ὄν ἐχρόνισε τό μέλος.

20

25

f.33v

35

45

f.34

Γίνωσκε, ὁ μουσικέ, ὅστε ἄν εὕγης ἀπό τόν πρῶτον / ἡχον φωνήν μίαν εὑρήσεις ἡχον δεύτερον, εἰ δέ εὕγης φωνάς δύο, εὑρίσκεις ἡχον τρίτον, εἰ δέ εὕγης φωνάς τρεῖς, εὑρίσκεις ἡχον τέταρτον, εἰ δέ εὕγης φωνάς τέσσαρας, εὑρίσκεις πάλιν ἡχον πρῶτον καί οὐτός ἐστιν ὁ καθαρός τετράφωνος. ἐάν οὖν καταβῆς ἀπ' αὐτόν τόν τετράφωνον μίαν φωνήν, εὑρήσεις πλάγιον τετάρτου, καί αὐτός ἐστι ἡχος ὁ τέταρτος. καί ἐάν καταβῆς ἀπό τόν εἰρημένον πρῶτον φωνάς δύο, εὑρήσεις ἡχον βαρύν, καί αὐτός ἐστιν ὁ τρίτος. ἐάν δέ καταβῆς ἀπ' αὐτόν τόν πρῶτον φωνάς τρεῖς, εὑρήσεις ἡχον πλάγιον δεύτερον, καί αὐτός ἐστιν ὁ δεύτερος, ἡγουν ὁ δίφωνος τοῦ πλαγίου τετάρτου. καί ἐάν καταβῆς ἀπ' αὐτόν τόν εἰρημένον πρῶτον τόν τετράφωνον φωνάς τέσσαρας, εὑρίσκεις τόν πλάγιον αὐτοῦ ἡγουν τόν πλάγιον πρώτου, ὄς ἐστί καί πρῶτος, καί τέταρτος, καί πλάγιος πρώτου: πλ. α΄ (;), δ΄, α΄, πλ. α΄.

'Εάν ἀναβῆς ἀπό τόν δεύτερον ቫχον φωνήν μίαν εὑρίσκεις ቫχον τρίτον. εἰ δέ ἀναβῆς φωνάς β΄, εὐρήσεις ἤχον τέταρτον. εἰ δέ ἀναβῆς φωνάς γ΄, εὐρήσεις ήχον πρῶτον, και αὐτός ἐστι δεύτερος, ὁ γάρ πρῶτος εἶς ἐστί μετά τοῦ δευτέρου. ἄν οὖν ἀναβῆς φωνάς τέσσαρας, εύρήσεις πάλιν ἦχον δεύτερον κύριον, ὅς ἐστί τρίτος μέ τήν φθοράν, ὅτι καί ἡ φθορά ἄλλον ἦχον γεννᾶ [ἦχος β΄ τετράφωνος] / ἄν οὖν καταβῆς ἀπ' αὐτόν τόν δεύτερον φωνήν μίαν, εδρήσεις ήχον πλάγιον πρώτου, καί αὐτός ἐστι νενανός: ὁ γάρ νεενανός ἐστίν ήχος τρίτος καί τέταρτος. ὁ γάρ τρίτος ήχος ἐγεννήθη ἀπό τοῦ δευτέρου, καί ὁ δεύτερος ἐγεννήθη ἀπό τοῦ πρώτου τά γάρ μέλη πολλάκις εἴωθε νικᾶν τήν μητροφωνίαν. και ἐάν καταβῆς ἀπό τόν ἀνεγεγραμμένον δεύτερον ήχον φωνάς δύο, εύρήσεις ήχον πλάγιον τοῦ τετάρτου, καί ἔστι μέσος αὐτοῦ δευτέρου, καί αὐτός ἐστιν τρίτος ὁ γάρ μέσος τοῦ δευτέρου τοῦ τετραφώνου, τρίτος ἐστί, διότι τρίφωνος πλαγίου τετάρτου ἐστίν ὁ τρίτος ὅθεν καί πᾶσα τριφωνία τόν αὐτόν ἦχον ποιεῖ. καί ἐάν καταβῆς ἀπ' αὐτοῦ φωνάς τρεῖς, εὐρήσεις ῆχον βαρύν, και αὐτός τρέπεται εἰς τόν πλ. β΄ καί εἰς τό λέγετο. καί ἐάν καταβῆς ἀπ' αὐτόν τόν δεύτερον φωνάς τέσσαρας,

65

f.34v

75

85

f.35

90

95

εύρήσεις τόν πλάγιον αὐτοῦ, ἤγουν τόν πλ. β΄, καί αὐτός λέγεται ἔσω δεύτερος, διότι διφωνία τοῦ πλ. δ΄ ἐστίν ὁ δεύτερος, καί τοῦ βαρέος τρίφωνος οὕτως: βαρύς, β΄.

'Ομοίως πάλιν, ἐάν ἀναβῆς ἀπό τόν τρίτον ἡχον φωνήν μίαν, εὑρήσεις ήχον τέταρτον. εί δέ άναβῆς φωνάς δύο, εύρήσεις ήχον πρῶτον, εί δέ άναβῆς φωνάς τρεῖς, εύρήσεις ήχον δεύτερον, καί αὐτός ἐστί δεμένος τρίτος, ὅτι ἀπό τοῦ δευτέρου ἐγεννήθη ὁ τρίτος. εἰ δέ ἀναβῆς φωνάς τέσσαρας, εύρήσεις πάλιν κύριον τρίτον, ὅστις καί διπλότριτος καλεῖται, καί οὖτος ἐστίν ὁ τετράφωνος τρίτος. / ὁμοίως ἐάν καταβῆς ἀπό τόν αὐτόν τετράφωνον τρίτον φωνήν μίαν, εύρήσεις ήχον πλάγιον τοῦ δευτέρου, καί αὐτός ἐστί δεύτερος, ὡς καί ἀπό τῶν κυρίων οἱ πλάγιοι γίνονται. Τοῦτο γάρ γίνωσκε, ὁ ἀκροατά, ὅτι τροπικός ἐστιν ὁ ῆχος, καί διά τοῦτο οί κύριοι είς πλαγίους τρέπονται, καί οἱ πλάγιοι εἰς κυρίους, καθώς καί ὁ μακάριος Ἰωάννης ὁ Κουκουζέλης, ἐν τῆ σοφωτάτη αὐτοῦ μεθόδω τε καί παραλλαγή τοῦτο ὑπέδειζεν, ἐν μέν τή ἀναβάσει διά τοῦ ὀλίγου, τούς πλαγίους ήχους, κυρίους ἀπέδειξεν, ἐν δέ τῆ καταβάσει διά τοῦ ἀποστρόφου τό ἀνάπαλιν, τούς κυρίους ἤχους πλαγίους ἀπέδειξεν. ἐπί τό προκείμενον ἐπανέλθωμεν. εἰ δέ καταβῆς ἀπό τόν τρίτον ῆχον φωνάς δύο, εύρήσεις ήχον πλάγιον τοῦ πρώτου, καί αὐτός ἐστίν ὁ κύριος πρῶτος: α΄ β΄ καί δ΄ καί πλ.α΄ πρόσχες οὖν, ὡς ὅταν καταβῆς μίαν φωνήν ἀπό τόν δεύτερον, εύρήσεις ήχον τέταρτον, διότι ὁ πρῶτος καί ὁ δεύτερος ήχος μία οὐσία ἐστί. καί ὥσπερ καταβαίνων ἀπό τόν πρῶτον μίαν φωνήν εύρήσεις ήχον πλάγιον τετάρτου, καί αὐτός ἐστί τέταρτος, τό αὐτό δμοίως καί ἐπί τοῦ δευτέρου (πλ. β΄). εἰ δέ καταβῆς ἀπό τόν τρίτον φωνάς τρεῖς, εύρήσεις ήχον πλάγιον τοῦ τετάρτου, καί αὐτός ἐστί πάλιν τρίτος, διότι τρίφωνος πλαγίου τετάρτου ἐστίν. εἰ δέ καταβῆς ἀπ' αὐτοῦ / τοῦ τρίτου, τοῦ τετραφώνου φωνάς τέσσαρας, εύρήσεις τόν πλάγιον αὐτοῦ, ἤγουν τόν βαρύν.

Όμοίως πάλιν ἐάν ἀναβῆς ἀπό τόν τέταρτον ηχον φωνήν μίαν, εὐρήσεις ῆχον α΄ καί αὐτός ἐστι δεύτερος διότι ὁ τέταρτος καί ὁ πλάγιος τοῦ πρώτου, εἶς τρέπεται, καί διότι εὐγένων ἀπό τόν πλάγιον τοῦ πρώτου μίαν φωνήν, εὐρήσεις ῆχον δεύτερον, οὕτως καί ὁ τέταρτος. καί ἐάν ἀναβῆς ἀπό τόν τέταρτον ἦχον φωνάς δύο εὑρήσεις ἦχον δεύτερον, καί αὐτός ἐστί τρίτος. ὅταν γάρ ἐπάνω τοῦ τετάρτου διφωνίαν ποιήσης εὑρήσεις τόν τρίτον, ώς παρά τοῦ πρώτου. καί ἐάν ἀναβῆς ἀπό τόν τέταρτον ἦχον φωνάς τρεῖς, εὑρήσεις ἦχον τρίτον, και αὐτός ἐστί τέταρτος, ὡς παρά τοῦ πρώτου καί πλ. α΄. Ἐάν δέ ἀναβῆς ἀπ' αὐτόν τόν τέταρτον ἦχον φωνάς τέσσαρας, εὑρήσεις πάλιν κύριον τέταρτον, καί αὐτός ἐστί κύριος πρῶτος, ὡς παρά τοῦ πλ. πρώτου.

'Αρχή τῶν πλαγίων ἤχων. Ήχος πλ. α΄

'Εάν ἀναβῆς ἀπό τόν πλάγιον τοῦ πρώτου φωνήν μίαν, εδρήσεις ἤχον

δεύτερον. καί ἐάν εὕγῃς φωνάς δύο, εὐρήσεις ἦχον τρίτον. εἰ δέ ἀναβῆς φωνάς τρεῖς, εὑρήσεις ἦχον τέταρτον. εἰ δέ ἀναβῆς φωνάς δ΄ εὑρήσεις ἦχον πρῶτον, τετράφωνον, / ὅς ἐστί κύριος αὐτοῦ.

f.35v

110

115

f.36

125

130

135

f.36v

140

## Ήχος πλ. β΄

Ἐάν ἀναβῆς ἀπό τόν πλάγιον τοῦ δευτέρου φωνήν μίαν εὑρήσεις ἡχον τρίτον, καί αὐτός ἐστι δεύτερος, διότι ὁ πλάγιος τοῦ πρώτου, εἶς ἐστί μέ τόν πλάγιον τοῦ δευτέρου, ὡς ἀπό τοῦ πρώτου, καί τοῦ δευτέρου. ἐαν δέ ἀναβῆς ἀπό τόν πλάγιον τοῦ δευτέρου φωνάς δύο, εὑρήσεις τόν τρίτον ὡς τέταρτον, καί αὐτός ἐστί τρίτος, ὡς παρά τοῦ πλαγίου πρώτου. εἰ δέ εὕγης φωνάς τρεῖς, εὑρήσεις τό νεενανῷ, ὄς ἐστίν τρίτος καί τέταρτος. ὅταν γάρ ἀναβῆς φωνάς τρεῖς ἀπό τόν πλάγιον τοῦ δευτέρου, εὑρήσεις ἡχον πρῶτον, ἡ δέ φθορά τοῦ νενανῷ, ποιεῖ αὐτόν τέλειον νενανῷ. Εἰ δέ ἐξέλθης ἀπό τοῦ πλαγίου δευτέρου φωνάς τέσσαρας, εὑρήσεις τόν κύριον αὐτοῦ τόν δεύτερον, τόν τετράφωνον καί αὐτός ἐστίν, πρῶτος, καί δεύτερος, ἀπό δέ φθορᾶς τρίτος.

### Ήχος βαρύς

'Εάν ἀναβῆς ἀπό τόν βαρύν φωνήν μίαν, εὐρίσκεις ἦχον τέταρτον, καί αὐτός ἐστί τρίτος. ὅταν δέ λέγης βαρύν τετράφωνον, νόμισον ὅτι ὁ κύριος αὐτοῦ ἐστίν, ἤγουν ὁ τρίτος, καί διότι ἀναβαίνεις μίαν φωνήν ἀπό τόν τρίς τον, καί εὐρήσεις ἦχον τέταρτον, οὕτω καί ὅταν ἐξέρ/χεσαι ἀπό τόν βαρύν, εὑρήσεις μέν ἦχον τέταρτον, πλήν ἀπό παραλλαγῆς ἐστί τρίτος, καί οὐχί τέταρτος. ἐάν δέ ἐξέλθης ἀπ' αὐτοῦ τοῦ βαρέος φωνάς δύο, εὑρήσεις ἦχον πρῶτον, καί αὐτός ἐστί δ΄ καί πλ. β΄. ἐάν δέ ἐξέλθης φωνάς τρεῖς εὑρήσεις ἦχον δεύτερον, καί αὐτός ἐστί πρῶτος, καί δεύτερος. ἐάν δέ ἐξέλθης φωνάς τέσσαρας, εὑρίσκεις ἦχον τρίτον, καί αὐτός ἐστίν ὁ κύριος αὐτοῦ, ὅς καλεῖται νανᾶς.

### Ήχος πλ. δ΄

Ἐάν οὖν ἐξέλθης ἀπό τόν πλάγιον τοῦ τετάρτου φωνήν μίαν, εὐρήσεις ήχον πρῶτον, καί αὐτός ἐστί πλάγιος πρώτου, καί τέταρτος, διότι ὁ μέν πλάγιος τοῦ τετάρτου, ἐστί μέσος δευτέρου. ὁ γάρ πρῶτος καί δεύτερος εἰς ἐστί, καί οὐτος λοιπόν ἐστί μέσος δευτέρου καί πρώτου, ὅθεν καί ἐπαναπαύεται εἰς τόν τέταρτον, καί εἰς τόν πλάγιον πρώτου. ἐάν δέ ἀναβῆς ἀπό τόν πλ. δ΄ φωνάς β΄, εὐρήσεις ἡχον δεύτερον. εἰ δέ ἐξέλθης φωνάς τρεῖς, εὐρήσεις ἡχον τρίτον, ὅς καί αὐτός ἐστί μέσος δευτέρου, ὡς ἀπό τοῦ πρώτου, μέσος ὁ βαρύς. ὁ γάρ τετράφωνος βαρύς, κύριος αὐτοῦ ἐστί, ἤγουν ὁ τρίτος καί ὁ πλάγιος τοῦ τετάρτου εἰς ἐστί, διότι τρίφωνος αὐτοῦ ἐστί, κατά τόν κανόνα, / τόν λέγοντα, ὅτι πᾶσα τριφωνία τόν αὐτόν ἡχον ποιεῖ. ἐάν δέ ἐξέλθης ἀπ' αὐτόν τόν πλάγιον τοῦ τετάρτου φωνάς τέσσαρας, εὐρήσεις ἡχον τέταρτον, τετράφωνον, καί αὐτός ἐστί ὁ κύριος αὐτοῦ. ἀρχή τῶν πλαγίων.

'Εάν καταβῆς ἀπό τοῦ πλαγίου πρώτου, μίαν φωνήν, εδρήσεις ήχον πλάγιον τοῦ τετάρτου. εἰ δέ καταβῆς φωνάς δύο, εδρήσεις ήχον βαρύν. εἰ δέ καταβῆς φωνάς τρεῖς εδρήσεις ήχον πλάγιον τοῦ δευτέρου. εἰ δέ καταβῆς

145

150

f.37

155

φωνάς τέσσαρας, ευρήσεις ήχον πλάγιον πρώτου καί αὐτός ἐστίν πλάγιος τετάρτου, διότι ὁ πλάγιος τοῦ πρώτου, τρέπεται εἰς τέταρτον. δ΄ α΄ καί πλ. α΄.

'Εάν καταβῆς ἀπό τόν πλάγιον τοῦ δευτέρου μίαν φωνήν, εὐρήσεις ἦ-χον πλάγιον τοῦ πρώτου, καί αὐτός ἐστίν πλάγιος τετάρτου, διότι ὁ πλάγιος τοῦ πρώτου καί ὁ πλ. δευτέρου, μίαν δύναμιν ἔχουσιν, καί εἰς εἰσίν, πλήν ἡ φθορά ἐκάστου, διαχωρίζει αὐτούς ἀπ' ἀλλήλων. Εἰ δέ καταβῆς φωνάς δύο, εὐρήσεις ἦχον πλάγιον τοῦ τετάρτου, καί αὐτός ἐστί βαρύς, ὡς ἀπό τοῦ πλαγίου πρώτου. Εἰ δέ καταβῆς φωνάς τρεῖς, εὐρήσεις ἦχον βαρύν, καί αὐτός ἐστίν πλάγιος δευτέρου καί λέγετο. τό γάρ λέγετο, τρέπεται εἰς βα/ρύν, καί εἰς πλάγιον δευτέρου.

Γίνωσκε οὖν, ὧ μουσικέ, ὅτι ὥσπερ ἐστίν ἐν τοῖς ἤχοις τοῦτο, εἴτε κυρίους εἴτε πλαγίους, ὅτι ἐάν ἀναβῆς φωνάς τρεῖς, τόν αὐτόν ἤχον καί πάλιν εὕρίσκεις, οὕτω καί εἰς τούς πλαγίους τό αὐτό γίνεται. ἄν οὖν καταβῆς ἀπό τόν καθέν πλάγιον φωνάς τρεῖς, πάλιν τόν αὐτόν πλάγιον ἤχον εὑρήσεις. εἰ δέ καταβῆς ἀπ' αὐτόν τόν πλάγιον τοῦ δευτέρου φωνάς τέσσαρας, εὑρήσεις πλάγιον δευτέρου καί αὐτός ἐστίν ἤχος πλάγιος πρώτου καί πλάγιος δευτέρου, καί πλάγιος τετάρτου.

Ἐάν καταβῆς ἀπό τόν βαρύν φωνήν μίαν εύρήσεις ἦχον πλάγιον δευτέρου, καί αὐτός ἐστίν ἦχος πλ. β΄ καί πλάγιος πρώτου. νόησον ὅτι ἐστίν καί βαρύς τετράφωνος, καί αὐτός ἐστί τρίτος. εἰ δέ καταβῆς φωνάς δύο, εὐρήσεις ἦχον πλάγιον πρώτου, καί αὐτός ἐστί, ἦχος πλάγιος τετάρτου. εἰ δέ καταβῆς φωνάς τρεῖς εὐρήσεις ἦχον πλάγιον τετάρτου, καί αὐτός ἐστίν πάλιν βαρύς. εἰ δέ καταβῆς φωνάς τέσσαρας, εὐρήσεις πάλιν ἦχον βαρύν καί αὐτός ἐστίν πλάγιος δευτέρου, καί πλάγιος πρώτου.

'Εάν καταβῆς ἀπό τόν πλάγιον τοῦ τετάρτου μίαν φωνήν εὐρήσεις ἦχον βαρύν. εἰ δὲ καταβῆς φωνάς β΄, εὐρήσεις ἦχον πλάγιον δευτέρου, καί αὐτός / ἐστί καί πλάγιος πρώτου, καί πλάγιος δευτέρου. εἰ δὲ καταβῆς φωνάς τρεῖς, εὐρήσεις ἦχον πλάγιον πρώτου καί αὐτός ἐστίν πάλιν ἦχος πλάγιος τετάρτου. εἰ δὲ καταβῆς φωνάς τέσσαρας, εὐρήσεις πάλιν πλάγιον τετάρτου, καί αὐτός ἐστίν ἦχος βαρύς.

Γίνωσκε, ὁ μουσικέ, ὅτι ὁ μέσος τοῦ πρώτου ἤχου ἐστίν ὁ βαρύς καί ὁ μέσος τοῦ δευτέρου ἤχου, ἐστίν ὁ πλάγιος τοῦ τετάρτου, ἤγουν τό νέανες, καί ὁ μέσος τοῦ τρίτου ἤχου, ἐστίν ὁ πλάγιος τοῦ πρώτου καί ὁ μέσος τοῦ τετάρτου ἤχου, ἐστίν ὁ πλάγιος τοῦ δευτέρου, ἤγουν τό λέγετο. ἔστι δέ τό λέγετο, καί βαρύς, ἤγουν ὁ πλάγιος τοῦ τρίτου, διότι ἔστι καί βαρύς τετράφωνος ὅς καί καλεῖται νανᾶς.

Γίνωσκε ὅτι ὁ ἔσω πρῶτος, ἐστίν ὁ πλάγιος τοῦ πρώτου, καί ὁ ἔσω δεύτερος, ὁ πλάγιος τοῦ δευτέρου, καί ὁ ἔσω τρίτος ὁ πλάγιος τοῦ τρίτου, ὅς καί καλεῖται βαρύς, καί ὁ ἔσω τέταρτος, ἐστίν ὁ πλάγιος τοῦ τετάρτου<sup>23</sup>.

23. Τα ff. 38r-ν και 39r πλεριέχουν το κεφάλαιο «Μέθοδος ἀριθμοῦ τῶν η΄ ἤχων», το οποίο έχει δημοσιευθεί από τον L. Tardo, L' antica, σελ. 228 (χφ. ΑΓ. Λ 1656).

160

165

170 f.37v

175

180

f.39v

10

10

15

Μέσος πρώτου ὁ γ΄ καί ὁ βαρύς. μέσος β΄, ὁ δ΄ καί πλ. δ΄ μέσος γ΄ ὁ πρῶτος καί ὁ πλάγιος πρώτου. μέσος τετάρτου, ὁ β΄ καί ὁ πλ. β΄. μέσος πλαγίου πρώτου, ὁ γ΄ καί ὁ βαρύς. μέσος πλαγίου δευτέρου, ὁ δ΄ καί ὁ μέσος βαρέος ὁ α΄ καί ὁ πλ. α΄. μέσος πλαγίου τετάρτου, ὁ β΄ καί ὁ πλάγιος τοῦ δευτέρου.

### Έτέρα σύνοψις

Γίνωσκε, ὅτι τό μεν λέγετο, μέσος ἐστί τοῦ τετάρτου καί πρώτου, τό δέ νεανές μέσος δευτέρου, καί πρώτου τετραφώνου, δ δέ βαρύς μέσος πρώτου καί τετάρτου, ὁ δέ πλάγιος πρώτου μέσος ἐστί τρίτου καί τετάρτου.

# ΙΙΙ. Ιωάννου Πλουσιαδηνού, «Έρμηνεία τῆς παραλλαγῆς» χφ. ΑΓ. Δ 570<sup>24</sup>

Έτερα ερμηνεία τῆς παραλλαγῆς τῶν κυρίων καί πλαγίων ἤχων, καί διφώνων καί τετραφώνων καί τῶν λοιπῶν, τοῦ αὐτοῦ.

Μετά ταῦτα, ἔδοξέ μοι καί κανόνιόν τι μικρόν ἐκθεῖναι, διαλαμβάνον εὐχερῶς τήν τῶν πλαγίων ἤχων δύναμιν καί ἐνέργειαν καίπερ γάρ οὐ κύριοι άλλά πλάγιοι ἐτάχθησαν εἶναι, ὅμως ἔχουσι καί αὐτοί μεγάλας ὑποστάσεις τε καί δυνάμεις έχουσι γάρ καί αὐτοί, διφώνους καί τριφώνους. καί ὁ μέν πλάγιος τοῦ πρώτου δίφωνον ἔχει τόν τρίτον, ὁ δέ πλάγιος τοῦ δευτέρου δίφωνον ἔχει τόν τέταρτον. ὁ μέν πλάγιος τοῦ τρίτου, ἤγουν ὁ βαρύς, δίφωνον έχει τόν πρῶτον, ὁ δέ πλάγιος τοῦ τετάρτου, δίφωνον ἔχει τόν δεύτερον. καί ό μέν πλάγιος τοῦ τετάρτου τρίφωνον ἔχει τόν τρίτον, ὁ δέ βαρύς τρίφωνον ἔχει τόν δεύτερον. καί ὁ μέν πλάγιος τοῦ δευτέρου τρίφωνον ἔχει τόν πρῶτον, ὅς φθοριζόμενος, ἀποτελεῖ τόν νενανῷ, ὁ δέ πλάγιος τοῦ πρώτου, τρίφωνον ἔχει τόν τέταρτον. ἐνταῦθα βεβαιοῦται καί ὁ παλαιός ἐκεῖνος κανών, ό λέγων, πᾶσα τριφωνία τόν αὐτόν ἦχον ποιεῖ. ἐν τε ἀναβάσει καί αὖθις ἐν καταβάσει. οὐχ ὁμοίως δε ἐπί πᾶσι καί κατά πάντων, ἀλλά ποτέ μέν ἀπό μέλους, ποτέ δέ ἀπό παραλλαγῆς, καί ποτέ μέν οὕτως ποτέ δ' ἄλλως, καί ποτέ f.119v μέν ἀπό μέλους μόνον / ποτέ δ' ἀπό παραλλαγῆς καί μέλους όμοῦ, ποτέ δέ καί ἀπό παραλλαγῆς μόνης. εύρήσεις γάρ ἐν τῷ οἴκῳ τοῦ πλαγίου τετάρτου, τόν αὐτόν καί τρίτον καί μέσον δεύτερον. ὥστε ἀπό μέν τοῦ τρίτου τριφωνίαν ποιήσας, ευρήσεις δεύτερον ἀπό δέ τοῦ μέσου δευτέρου, ἤγουν τοῦ νέανες, εύρήσεις τρίτον τρεῖς φωνάς ἀριθμήσας. Ὁ γοῦν θεμέλιος καί πάντων ήμῶν τῶν καλῶν ἡγεμών καί οἶον φωστήρ τῆς καθ' ἡμᾶς ἐπιστήμης, ὁ

<sup>24.</sup> Το κείμενο αυτό περιέχεται και στο χφ. Α 968, f. 116ν-175r. Οι μαρτυρίες των ήχων στο κείμενο παραλείπονται.

μακαρίτης μαΐστωρ κύρις Ἰωάννης ὁ Κουκουζέλης ὀνομαζόμενος, πάντ' ἀ-ρίστως ἐκθείς καί κανονίσας, τούς τέσσαρας καί μόνους ἤχους ἐνέφηνεν ὡς είσίν, κυρίους καί θεμελίους αὐτούς σχηματίσας καί παραστήσας παρέδωκεν, ἐξηγούμενος αὐτῶν, ἀρίστως τήν φύσιν τε καί τήν γένεσιν, τῶν πλαγίων δέ κανόνα οὐδένα ἐξέθετο, ἀλλά μόνον ἕνα καί γενικόν εὖρεν ἄριστα, ὄν καί παρέδωκεν. ἐν γάρ ταῖς τέσσαρσι φωναῖς ταῖς ἀνιούσαις φημί τάς άδομένας οὕτως: (μουσικό παράδειγμα).

Διά τῶν τεσσάρων ὀλίγων, τούς πλαγίους δ΄, κυρίους ἀπέδειξεν, ἐν δέ ταῖς τέσσαρσι κατιούσαις, τουτέστιν διά τῶν τεσσάρων ἀποστρόφων, τούς κυρίους ήχους τό ἀνάπαλιν πλαγίους ἀνέφηνε τούς γάρ κυρίους ἐκεῖσε πλαγίους, καί τούς πλαγίους κυρίους / παρέδωκεν καί οὕτω γενικῶς ἀπέδειξε. τούς γάρ βαθμούς τῶν πλαγίων ἤχων ἀναβαίνων ὁ μουσικός, κυρίους ήχους ἀποτελεῖ. καί οὕτως ὁ μέν πλάγιος τοῦ τετάρτου τέταρτος γίνεται καί δ βαρύς τρίτος καί δ πλάγιος τοῦ δευτέρου δεύτερος δ δέ πλάγιος τοῦ πρώτου πρῶτος καταβαίνων δ' αὐτούς ἐκείνους οὕς ἀναβαίνων αὐτός κυρίους ύπολαμβάνει, πλαγίους εύρίσκει αναμφιβόλως, τούτοις οὖν ὡς ἔοικε μόνοις ἀρκεσθείς ὁ μακάριος ἐκεῖνος ἀνήρ, οὐδέν ἄλλο ἴδιον περί τῶν πλαγίων ἤχων παρέδωκεν μή ἀκριβολογησάμενος παραδοῦναι περαιτέρω ίδιας ύποστάσεις ώς εἴρηται τῶν πλαγίων ἤχων, ἀλλ' ἐμπεριέχεσθαι αὐτούς μέσον τῶν κυρίων, καί ἀναμίξ αὐτούς εἶναι καί καταλέγεσθαι άμφοτέρους, τούς πλαγίους ἐν τοῖς κυρίοις, καί τούς κυρίους ἐν τοῖς πλαγίοις αὐτῶν. καί οἱ μέν κύριοι κατέρχονται μέχρι τῶν πλαγίων καί οἱ πλάγιοι ἀνέρχονται μέχρι τῶν κυρίων, καί οὕτω τελειοῦνται ὑπ' ἀλλήλων. έπει οδν και ήμεῖς ἐπι τήν αὐτήν ὕλην γεγόναμεν διενοήθημεν ἐρεῖν τά δοκούντα, καί παραστήσαι τούς πλαγίους ήχους ώς άρχοντας καί αὐτούς, καί ἴσως οὐ φαῦλον μέν, οὔτε μήν ἀπρεπές ὥς γ' ἐμαυτόν πείθω. ἐροῦμεν f.120v δ' ἀπομαξάμενοι τόν ίδρῶτα ἀπό τῶν / παλαιοτέρων ἀνδρῶν, ἐξ ὧν ἀποσπογγίσαντες καίπερ όλίγα πάνυ καί ἐν βραχέσι λόγοις περί τοῦ προκειμένου ἀπήγγειλαν. ὅμως μεγάλην ἐκαρπωσάμεθα τήν ἀφέλειαν, ὡς ἀπό μικροῦ σπινθήρος εἴωθε μέγα ἀνάπτεσθαι πῦρ. ὅθεν καί εἴ τις ἡμῖν ἕπεσθαι βούλοιτο καί ως διδασκάλους ήγοῖτο, διδάξομεν αὐτόν διά τοῦ παρόντος κανόνος, διηνεκώς έχειν κατά νοῦν τά λεγόμενα. άπλώς γοῦν ἴσθι καθολι-55 κόν ἐπί τούτοις ὅρον. κυρίους μέν ἤχους γινώσκειν τέσσαρας, δηλονότι τόν πρῶτον, τόν δεύτερον τόν τρίτον καί τόν τέταρτον. πλαγίους δέ μοι νόει, τόν πλάγιον τοῦ πρώτου, τόν πλάγιον τοῦ δευτέρου, τόν πλάγιον τοῦ τρίτου, τόν λεγόμενον βαρύν καί τόν πλάγιον τετάρτου. κύριοι δέ ἐρρέθησαν ἐπειδή αὐτοί κυριεύουν πάντα τά μέλη καί τάς ὠδάς. οὐ γάρ δύναταί τις ἄσαι τό μικρόν μέλος, ὅπερ οὐ καταλέγει τοῖς ἤχοις τούτοις. καί τότε οὐκ ἔχουσιν ἀνωτέρους αὐτῶν. ἀλλ' αὐτοί εἰσίν ἀρχαί, καί οἱονεί πηγαί πάντων, ὧν ἄν τις βούληται ῷσαι καί ὑψῶσαι φωνήν διό καί ἀνιόντες εἰσί, τουτέστι ἀναβαίνοντες. ὅθεν καί ἐν πάση ἀναβάσει κύριον ἦχον ἐν έκάστη φωνή εύρήσεις, ἐπεί δέ οὐ μόνον ἀναβαίνει τις ἀλλά καί καταβαί-

νει, καί πλαγιάζει / ώς δῆθεν ἀναπαυσόμενος, ἔχουσι καί οὖτοι τούς εἰρημένους πλαγίους αὐτῶν, καί πλαγιάζουσιν ἐν αὐτοῖς, καί τελείως ἀναπαύονται διό καί πλάγιοι οδτοι ἐκλήθησαν, καί ἀναπαύσεις, ὡς πλαγιαζόντων ἐν αὐτοῖς τῶν κυρίων καί ἀναπαυομένων τελείως ἐν αὐτοῖς, ὡς υίὧν οντων καί γεννημάτων, έξ αὐτῶν γάρ ἐγεννήθησαν καί τήν σύστασιν ἔχουσιν. ἐκ τούτων δή πάντων, γεννῶνται καί δίφωνοι, καί τρίφωνοι, καί τετράφωνοι, καί νενανοί, καί νάοι, καί μέσοι καί παραμέσοι, καί κύριοι, καί παρακύριοι. καί οἱ μέν κύριοι, ἔχουσι διφώνους ἔν τε ἀναβάσει καί καταβάσει τούτους. ὁ μέν πρῶτος ἦχος ἐν ἀναβάσει δίφωνον ἔχει τόν τρίτον, ἐν δέ καταβάσει, τόν βαρύν. ὁ δέ δεύτερος ἐν ἀναβάσει τόν τέταρτον ἔχει δίφωνον, ἐν δέ καταβάσει, τόν πλάγιον τοῦ τετάρτου, οδτος δέ ἐστίν ὁ νέανες οὕτως (μουσικό παράδειγμα), ὅστις καί μέσος δεύτερος λέγεται. καί ὁ μέν τρίτος ἐν ἀναβάσει, δίφωνον ἔχει τόν πρῶτον, ἐν δέ καταβάσει, τόν πλάγιον τοῦ πρώτου. ὁ δέ τέταρτος ἐν ἀναβάσει, δίφωνον ἔχει τόν δεύτερον, ἐν δέ καταβάσει, τόν πλάγιον τοῦ δευτέρου καί οὖτος ἐστί τό λεγόμενον λέγετο, ὅ πολλάκις ἀπό τῆς διπλοπαραλλαγῆς, καί βαρύς γίνεται. τριφώνους δ' ἔχουσιν οἱ μέν κύριοι ήχοι τούτους. ὁ μέν f.121v πρῶτος / ἐν ἀναβάσει τόν τέταρτον, ἐν δέ καταβάσει, τόν πλάγιον τοῦ δευτέρου, ὁ δέ δεύτερος ἐν ἀναβάσει, τρίφωνον ἔχει τόν πρῶτον, ἐν δέ καταβάσει τόν βαρύν. καί ὁ μέν τρίτος ἦχος, ἐν ἀναβάσει τρίφωνον ἔχει τόν δεύτερον, ἐν δέ καταβάσει τόν πλάγιον τοῦ τετάρτου. ὁ δέ τέταρτος 85 έν ἀναβάσει, τρίφωνον ἔχει τόν τρίτον, ἐν δέ καταβάσει, τόν πλάγιον τοῦ πρώτου. ἐνταῦθα δέ καί διπλοπαραλλαγή γεννᾶται. καί ἴσθι καθολικόν τε καί γενικόν ἐπί τούτοις κανόνα, ὅτι τά μέλη καί αἱ φθοραί, ἀλλοιοῦσι τούς ήχους καί ἄλλους ἀνταυτῶν ἀποτελοῦσι. καί τόν μέν πρῶτον ήχον, δεύτερον τόν δέ δεύτερον τρίτον καί τόν τρίτον τέταρτον καί καθεξής. δμοίως καί οἱ πλάγιοι ἔχουσι μέσους, διφώνους, τριφώνους καί τετραφώνους. ό γάρ πλάγιος τοῦ πρώτου δίφωνον καί μέσον ἔγει τόν τρίτον. τό αὐτό γάρ δηλοῖ δίφωνος καί μέσος, μέσον γάρ τῆς τετραφωνίας ἡ διφωνία πέφυκεν. ἔχει γοῦν ὡς εἴρηται ὁ πλάγιος τοῦ πρώτου, ἐν ἀναβάσει δίφωνον καί μέσον τόν τρίτον ἐν δέ καταβάσει τόν βαρύν. ὁ πλάγιος τοῦ δευτέρου, δίφωνον ἐν αναβάσει τόν τέταρτον έχει, έν δέ καταβάσει, τόν πλάγιον τοῦ τετάρτου. ό δέ βαρύς, ἐν ἀναβάσει δί/φωνον ἔχει τόν πρῶτον, ἐν δέ καταβάσει τόν πλάγιον τοῦ πρώτου. ὁ δέ πλάγιος τοῦ τετάρτου, ἐν ἀναβάσει δίφωνον ἔχει τόν δεύτερον, ἐν δέ καταβάσει τόν πλάγιον τοῦ δευτέρου. τριφώνους δ' ἔχουσι τούς τοιούτους δ μέν πλάγιος τοῦ πρώτου, τρίφωνον ἐν ἀναβάσει τόν τέταρτον ἔχει, ἐν δέ καταβάσει τόν πλάγιον τοῦ δευτέρου. ὁ δέ πλάγιος τοῦ δευτέρου, εν αναβάσει τρίφωνον έχει τόν πρῶτον, ὅς φθοριζόμενος ὥς εἴρηται ἀποτελεῖ τόν νενανῶ, ἐν δέ καταβάσει, τόν βαρύν, ὅς φθοριζόμενος γίνεται λέγετο. ὁ δέ βαρύς, ἐν ἀναβάσει τρίφωνον ἔχει τόν δεύτερον, ἐν δέ 105 καταβάσει τόν πλάγιον τοῦ τετάρτου. ὁ δέ πλάγιος τοῦ τετάρτου, ἐν ἀναβάσει τρίφωνον έχει τόν τρίτον, ἐν δέ καταβάσει τόν πλάγιον τοῦ πρώτου κα120

125

f.123

135

140

130

τά τό μέτρον τῆς παραλλαγῆς. κατά δέ τό μέτρον τῆς διπλοπαραλλαγῆς, καί τόν κανόνα τόν λέγοντα, ὅτι πᾶσα τριφωνία τόν αὐτόν ἦχον ποιεῖ, οὖτος τρέπεται είς πλάγιον τοῦ τετάρτου ἀκωλύτως. ἔχουσι δέ καί τετραφώνους οὕτως δ μέν πλάγιος τοῦ πρώτου, τόν πρῶτον, ὅς κύριος αὐτοῦ καλεῖται. 110 οὖτός ἐστι ὁ καλούμενος κυρίως τῶν ἄλλων τετράφωνος εἰ οὖν καί οἱ ἕτεροι τρεῖς κύριοι τετράφωνοι εἰσί τῆ φύσει τε / καί τῆ τάξει, ἀλλ' οὖν οὖτος τῶν f.122v άλλων ύπερέχει, ἀφ' ένός γάρ έκάστου πλαγίου ήχου τέσσαρας φωνάς ἀναβάς, ραδίως εύρήσεις τόν κύριον αὐτοῦ, ὅς καί τετράφωνος λέγεται, ἐπειδή αὐτοῦ ὑποκειμένου ἤχου, τέσσαρας ἀνῆλθες φωνάς. ὅσπερ ἄν δηλονότι ἀπό 115 τοῦ πλαγίου πρώτου, εἴπης οὕτως (μουσικό παράδειγμα) ἀπό δέ τοῦ πλαγίου δευτέρου (μουσικό παράδειγμα) ἀπό τοῦ βαρέος (μουσικό παράδειγμα) ἀπό τοῦ πλαγίου τετάρτου (μουσικό παράδειγμα).

Ένταῦθα γοῦν ἔγνως τούς πάντας κυρίους τετραφώνους, ἐπειδή τέσσαρας φωνάς ἐκ τῶν πλαγίων ἤχων ἀνῆλθες καί τόν κύριον εὖρες, ὅμως δέ εἰ καί τετράφωνοι καί οἱ λοιποί κύριοι ὡς προείρηται καί λέγονται καί εἰσίν. άλλ' οὖν ὁ πρῶτος ἦχος κατά πάντων ἔχει τό κράτος, ὅτι οὐδείς τῶν ἄλλων ώς οὖτος χαρακτηρίζεται τετράφωνος. ἔχει γάρ πολλά τά εἴδη. ἔχει μέν πρώτον, τό γαῦρον τε καί ἰσχυρόν ὡσανεί εἶδος πολεμικότατον. εἶτα τό λαμπρόν καί πεπαρρησιασμένον μέλος. εἶτα τούς κρότους τῆς ἀδῆς αὐτοῦ. ταῦτα μέν μετά περιουσίας ὁ πρῶτος λαμπρότερος τῶν ἄλλων ὑπάρχει, διό καί εἴληφε τά πρωτεῖα τοῦ λέγεσθαι πρῶτος, ὅς δηλονότι καί τερπνός τετράφωνος γίνεται ἀπό τοῦ πλαγίου πρώτου τέσσαρας φωνάς ἀνελθών. ὁ δέ πλά/ γιος τοῦ δευτέρου, τετράφωνον ἔχει τόν δεύτερον, ὁ δέ βαρύς τετράφωνον ἔχει τόν τρίτον, ὁ δέ πλάγιος τοῦ τετάρτου, τετράφωνον ἔχει τόν τέταρτον, παραμέσους δέ, ἥτοι παρακυρίους ἔχουσιν, ὁ μέν πλάγιος τοῦ πρώτου, τόν δεύτερον (μουσικό παράδειγμα) ό δέ πλάγιος τοῦ δευτέρου τον τρίτον οὕτως: (μουσικό παράδειγμα) ό δέ πλάγιος τοῦ τρίτου ἤγουν ό βαρύς, τόν τέταρτον ούτως (μουσικό παράδειγμα) δ δέ πλάγιος του τετάρτου τόν πρώτον ούτως (μουσικό παράδειγμα).

'Απορήσειεν ἄν τις, πῶς οἱ πλάγιοι τῶν ἤχων, καίπερ ἐλαττότεροι τῶν κυρίων, ἔχουν τετραφώνους, οἱ δέ κύριοι οὐδαμῶς ὅτι οἱ μέν πλάγιοι τῆ φύσει ὄντες, κυρίους ἔχουν τούς καλουμένους τετραφώνους, οἱ δέ κυρίως κύριοι φύσει ὄντες, κυρίους οὐκ ἔχουσιν, ἵνα αὐτῶν τετράφωνοι ἔσονται. εἰ γάρ ἐκ τοῦ κυρίου ἤχου, τοῦ τετραφώνου δηλαδή, δυναστεύσεις έξελθεῖν καί ἀναβῆναι φωνάς τέσσαρας, καί εὐλόγως ἐκεῖνος γενήσεται καί κλιθήσεται κύριος, οδτος ὄν κατέλιπες κάτω, καί ἀνῆλθες τέσσαρας, οὐ κύριος ἐστί ἀλλά πλάγιος εύρεθήσεται, κατελθόντος σου τέσσαρας. καί f.123v οὕτως οἱ μέν πλάγιοι τετραφώ/νους ἔχουσι τούς κυρίους αὐτῶν, ὡς μή δυνάμενοι ποτέ είναι κύριοι ἀλλά πλάγιοι. οἱ δέ κύριοι, κυρίως κύριοι ὄντες, κυρίους οὐκ ἄν ποτέ σχοῖεν, καί ἥκιστα πλάγιοι κληθεῖεν, ἕως ἄν κύριοι φσι. καί ταῦτα μέν περί τούτων. εἴρηται δέ καί περί τῶν μελῶν καί τῶν φθορῶν, ὅτι αὐτά εἰσί τά ἀλλοιοῦντα καί τούς ἤχους καί τήν ἐκ μέτρους παραλλαγήν, καί αὐτήν τήν διπλοπαραλλαγήν, ἔστιν ὅτε. καί άλλων τινά οὐσίαν καί μελφδίαν τοῦ προκειμένου ποιοῦσιν, ὅπερ εἴ τις έπιστημόνως ἔν τε τῷ παρ' ἡμῶν ἐκτεθέντι πρό τούτου περί τῆς ἀριθμήσεως τῶν φωνῶν καί τῆς τάξεως καί γνώσεως τῶν ἤχων ἐρευνήσει ἐν τῷ παρόντι κανονίω εύρήσει ἄν διελθών.

150

155

5

10

15

20

Ταῦτα δέ πεπόνηται καί συντέτακται παρά τοῦ ἐλαχίστου τῶν ἱερέων καί τῶν ἐμπείρων ἐν μουσικῆ, Ἰωάννου, οὐ τό ἐπίκλην ἔτυχε Πλουσιαδηνός. εἰ μέν οὐν ἱκανά ταῦτα, ἄ μουσικοί, καί ἡμῖν λυσιτελοῦντα εἴσεσθε, εὖ ἄν ἔχοι, καί τῷ Θεῷ χάρις τῷ φωτίζοντι τάς διανοίας ἡμῶν. εἰ δ' ἄχρηστα ευροιτε και ἀνωφελῆ, οὐ τῆ τέχνη τό ἔγκλημα, ἀλλά τῆ ἐμῆ άμαθεία γραφήσεται. Τέλος εἴληφε ἐνταῦθα.

# IV. Ἰωάννου Λάσκαρη, «Παραλλαγή τῆς μουσικῆς τέχνης» χφ. ΑΓ. Δ 570<sup>25</sup>

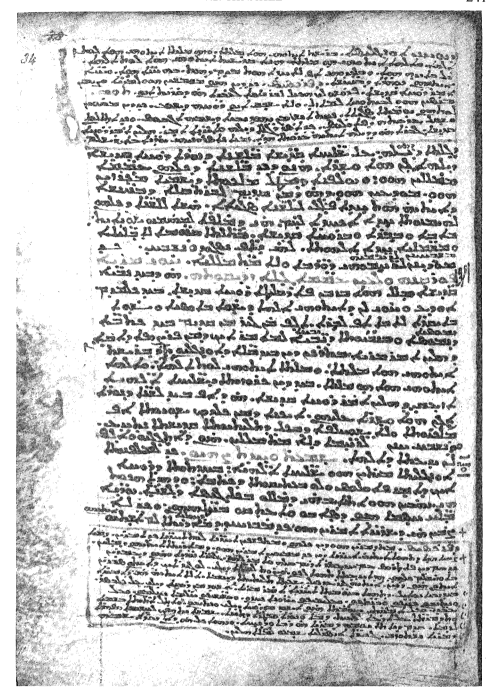
Έτέρα παραλλαγή τῆς μουσικῆς τέχνης, σοφωτέρα καί ἀκριβεστέρα εἰς f.40 ἄκρον, πονηθεῖσα δέ καί συνταχθεῖσα, παρά κύρ Ἰωάννου τοῦ Λάσκαρη τοῦ Καλομισίδου, καί μαΐστορος. ἐναντία μέν τοῖς πρώτοις, καί οὐκ ἐναντία. έναντία γάρ, πρός τούς μή είδότας ώς γέγραπται. είς δέ τούς έντέχνως κατέχοντας αὐτήν ἀκριβῶς, βεβαίωσίς τε μᾶλλον καί ἀναπλήρωσις, καί μεγίστη ήδύτης, ἐντεῦθεν ἀναφανεῖσα τῆ τέχνη, ὡς τά ἐν αὐτῆ ἰδιώματα, σαφέστατα καταγγέλουσα, ἀποδεικνύουσα δέ, ἄπασαν τῶν τεσσάρων κυρίων ἤχων τήν ὑπόστασίν τε καί κίνησιν, καί τῶν τεσσάρων πλαγίων ἤχων αὐτῶν, ἔν τε ἀναβάσει καί καταβάσει. ἐν μέν τῇ ἀναβάσει τοῦ ἤχου ἐκ τῷν πλαγίων, διφώνους καί τριφώνους, καί τετραφώνους ἀποτελοῦσι, καί εἰς τούς πλαγίους αὐτῶν καί υἱούς 26 καταλήγουσιν. ἐν δέ τῆ καταβάσει αὐτῶν ἐκ τῶν κυρίων, εἰς μέσους ἐκπίπτουσι, καί παραμέσους, εἰς πλαγίους τε καί παραπλαf.40v γίους, / καί εὶς αὐτόν τόν θεμέλιον καταλήγουσι. γέγραπται γάρ, ὅτι κύριοι ήχοι, εἰσί τέσσαρες, καί τέσσαρες πλάγιοι. καί κύριοι μέν εἰσίν, ὁ πρῶτος, ό δεύτερος, ὁ τρίτος, καί ὁ τέταρτος. οἱ πλάγιοι δέ εἰσίν, καί αὐτοί τέσσαρες. ὁ πλάγιος τοῦ πρώτου, ὁ πλάγιος τοῦ δευτέρου, ὁ πλάγιος τοῦ τρίτου, *ἤγουν ὁ βαρύς, καί ὁ πλάγιος τοῦ τετάρτου. ἔχουσι δέ οἱ κύριοι ἤχοι, καί* μέσους ἐν ταῖς κατιούσαις. ὁμοίως καί οἱ πλάγιοι μέσους ἐν ταῖς ἀνιούσαις, ους λέγομεν διφώνους. ὁ μέσος γάρ του πρώτου, ἐστίν ὁ βαρύς, καί ὁ μέσος τοῦ δευτέρου ὁ πλάγιος τοῦ τετάρτου ἔστι δέ καί ὁ τρίτος μέσος δευτέρου, καί πρώτου. καί δ μέσος τοῦ τρίτου, ὁ πλάγιος τοῦ πρώτου. καί ὁ μέσος τοῦ τετάρτου, ὁ πλάγιος τοῦ δευτέρου, ὅ(ς) καί καλεῖται λέγετο. τό γάρ λέγετο ἐστίν πλάγιος δευτέρου καί βαρύς. ἔχουσι δέ καί οἱ πλάγιοι ἤχοι ὥς προείπομεν, διφώνους εν ταῖς ἀνιούσαις. ὁ πλάγιος πρώτου, ἔχει δίφωνον τόν

<sup>25.</sup> Οι μαρτυρίες των ήχων στο κείμενο παραλείπονται.

<sup>26.</sup> O Ch. Bentas, μν. έργο, σελ. 22, γράφει: ἄλλους.

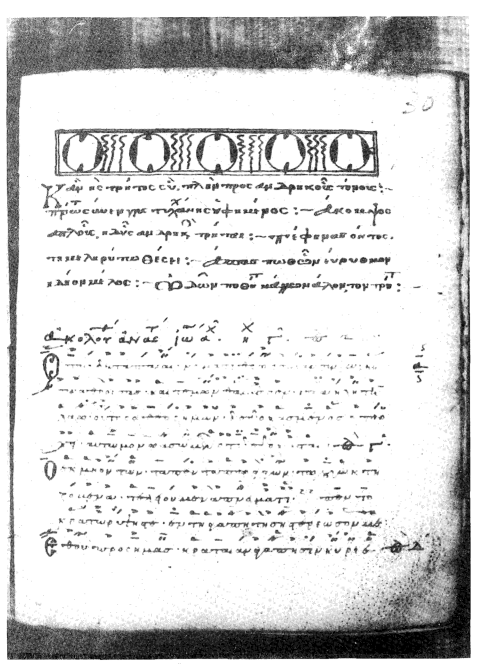
τρίτον, καί ὁ πλάγιος τοῦ δευτέρου, ἔχει δίφωνον τόν τέταρτον. καί ὁ πλά-25 γιος τοῦ τρίτου, ἤγουν ὁ βαρύς, ἔχει δίφωνον τόν πρῶτον. καί ὁ πλάγιος f.41 τοῦ τετάρτου / ἔχει δίφωνον τόν δεύτερον. ἔχουσι δέ καί τινα ἰδιώματα οί μέσοι ἀδόμενοι ἐκ τῶν κυρίων, ὅτι σχηματίζονται καί ἀλλοιοῦνται εἰς παραμέσους, καί οἱ πλάγιοι εἰς παραπλαγίους. οἱ δέ παράμεσοι τῶν κυρίων, εἰσίν οὖτοι παράμεσος πρώτου, ὁ πλάγιος τοῦ δευτέρου. ἔτεροι λέγουσι τόν πλάγιον τοῦ τετάρτου ἤ τό νέανες. ὁ δέ παράμεσος τοῦ δευτέρου, ἐστίν ὁ βαρύς, καί ὁ παράμεσος τοῦ πρώτου, ὁ πλάγιος τοῦ δευτέρου ὁμοίως καί ὁ πλάγιος τοῦ τετάρτου καί ὁ παράμεσος τοῦ τετάρτου πλάγιος τοῦ πρώτου. παραπλάγιοι δέ τούτων, εἰσίν οὖτοι. παραπλάγιος πρώτου ὁ πλάγιος τοῦ δευ-35 τέρου καί παραπλάγιος τοῦ δευτέρου, ὁ πλάγιος τοῦ πρώτου, καί παραπλάγιος τοῦ τρίτου, τό λέγετο καί παραπλάγιος τοῦ τετάρτου καί ὁ πλάγιος τοῦ τετάρτου, ὁ πλάγιος τοῦ τρίτου, ἤγουν ὁ βαρύς. ἔχουσι δέ οὖτοι, καί τριφώνους, καί τετραφώνους, ούς καί παρακυρίους λέγομεν. ἐξ αὐτῶν γάρ καί νᾶοι γεννῶνται, καί πρωτόβαροι καί τετράφωνοι. τοῦτο γάρ γίνωσκε, ὧ ἀκροατά, 40 ὅτι τρεπτικός ἐστίν ὁ ἦχος. καί διά τοῦτο οἱ κύριοι εἰς πλαγίους τρέπονται, καί οἱ πλάγιοι εἰς / κυρίους τό ἀνάπαλιν, καθώς καί ὁ θαυμάσιος μαΐστωρ Ἰωάννης ὁ Κουκουζέλης, ἐν τῆ σοφωτάτη αὐτοῦ μεθόδω τῆ παραλλαγῆ, τοῦτο ὑπέδειξεν, ἐν μέν τῇ ἀναβάσει διά τοῦ ὀλίγου, τούς πλαγίους ἤχους, κυρίους ἀπέδειξεν, ἐν δέ τῆ καταβάσει διά τοῦ ἀποστρόφου τούς κυρίους ἤχους πλαγίους πάλιν ἀπέδειξεν. καί ταῦτα μέν περί τούτων. ὁ γάρ πλάγιος 45 τοῦ πρώτου, ἔχει τρίφωνον τόν τέταρτον, καί τόν πρῶτον, τόν τέταρτον μέν, ἀπό τῆς ὑποκειμένης παραλλαγῆς. ἀπό δέ ἐτέρας διπλοπαραλλαγῆς, εὑρήσεις τόν πρῶτον ἀκωλύτως, καί οὐχί τόν τέταρτον. ὅταν γάρ ἐπάνω τοῦ τετάρτου διφωνίαν ποιήσης, εύρήσεις τρίτον, ώς παρά τοῦ πρώτου. καί καταβάς πάλιν δύο φωνάς ἐξ αὐτοῦ ἤγουν τοῦ τρίτου αὕτη γάρ ἡ πτῶσις γενᾶσθαι εἴωθεν μεταξύ πρώτου καί τετάρτου, πάλιν τόν αὐτόν ῆχον εὑρήσεις, ἤγουν τόν τέταρτον. καί ὁ πλάγιος τοῦ δευτέρου ἔχει τρίφωνον τόν πρῶτον καί τόν νεενανῶ, καί ὁ πλάγιος τοῦ τρίτου ἤγουν ὁ βαρύς, ἔχει τρίφωνον τόν δεύτερον. καί ὁ πλάγιος τοῦ τετάρτου, ἔχει τρίφωνον τόν τρίτον. οἱ γάρ τετράf.42 φωνοι εἰσί τοῦ καθ' ἐνός ἤχου, ὁ κύριος αὐτοῦ. ὅ/ταν γάρ ἐξέλθης ἀπό τόν καθ' εν πλάγιον φωνάς τέσσαρας, αὐτός ἐστίν ὁ κύριος αὐτοῦ, ὁ λεγόμενος τετράφωνος. εἰσί δέ καί οἱ παρακύριοι τῶν ἤχων, ἤγουν τῶν πλαγίων αὐτῶν, οδτοι. παρακύριος τοῦ πλαγίου πρώτου, ἐστίν ὁ δεύτερος. παρακύριος τοῦ πλαγίου δευτέρου ἐστίν ὁ τρίτος. παρακύριος τοῦ βαρέος ἐστίν ὁ τέταρτος. 60 παρακύριος τοῦ πλαγίου τετάρτου, ἐστίν ὁ πρῶτος.

Γίνωσκε,  $\dot{\omega}$  ἀκροατά, ὅτι πᾶσα τριφωνία, τόν αὐτόν  $\dot{\eta}$ χον ποιεῖ,  $\dot{\eta}$ γουν ἀπό τόν καθ' ἕν  $\dot{\eta}$ χον εὕγα φωνάς τρεῖς, πάλιν ὁ αὐτός  $\dot{\eta}$ χος ἐστί. αὕτη ἐστί  $\dot{\eta}$  τριφωνία.

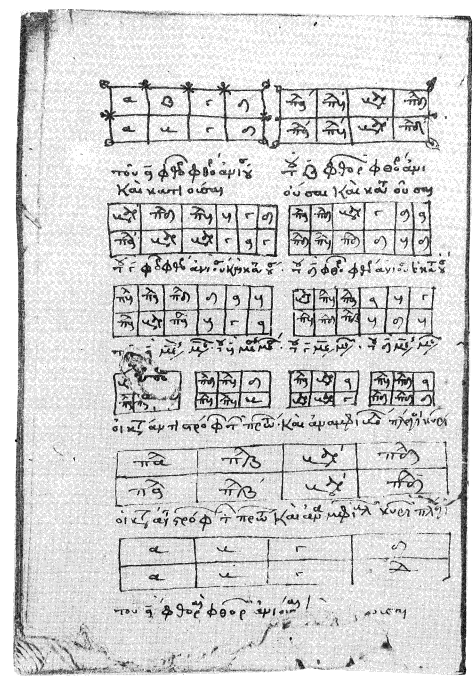


1. Κείμενο της Οκτωήχου του Σεβήρου σε συριακή μετάφραση. Χφ. Βρετανικού Μουσείου, Add. 17.134, f. 34r

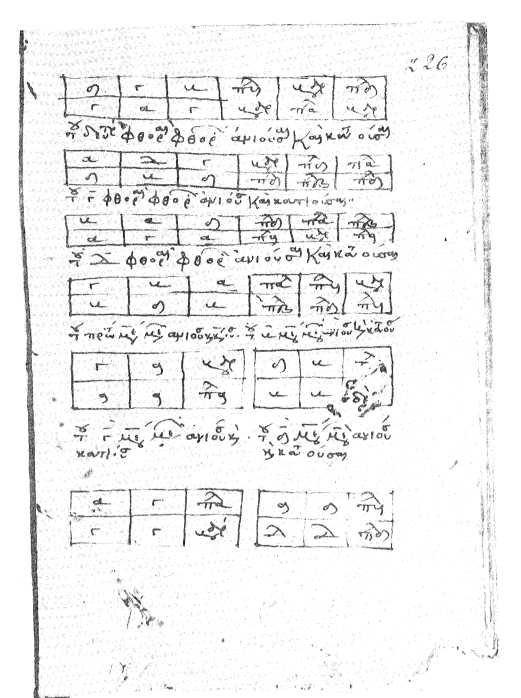
2. Κείμενο της Οκτωήχου του Σεβήρου σε συριακή μετάφραση. Χφ. Βρετανικού Μουσείου, Add. 18.816, f. 59ν



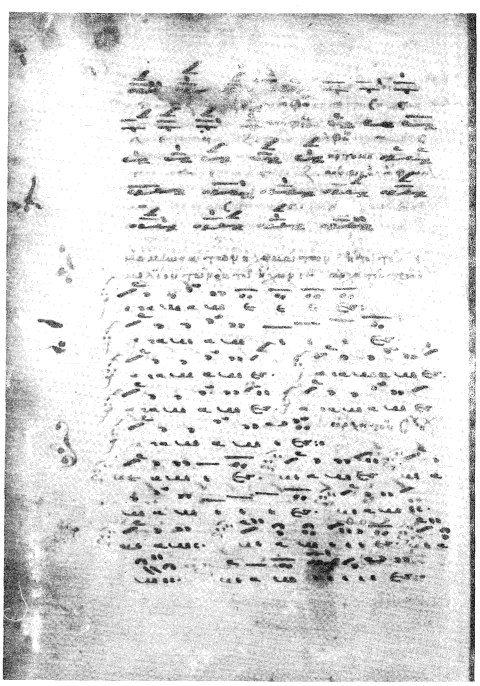
3. Κείμενο Ειρμολογίου. Χφ. ΑΓ. Λ 249, f. 30r



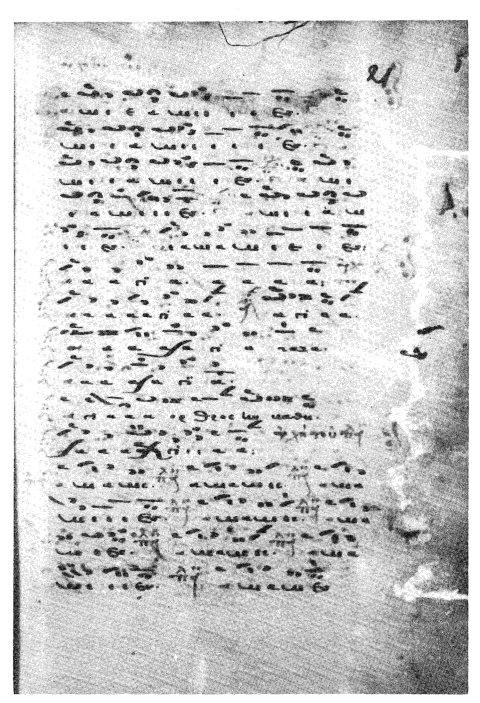
4. Σχεδιαγράμματα των ήχων. Χφ. Paris. Gr. 360, f. 225v



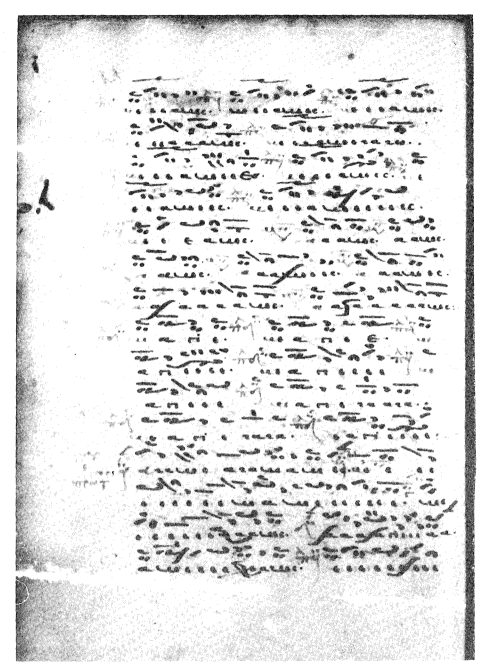
5. Σχεδιαγράμματα των ήχων. Χφ. Paris. Gr. 360, f. 226<br/>r.



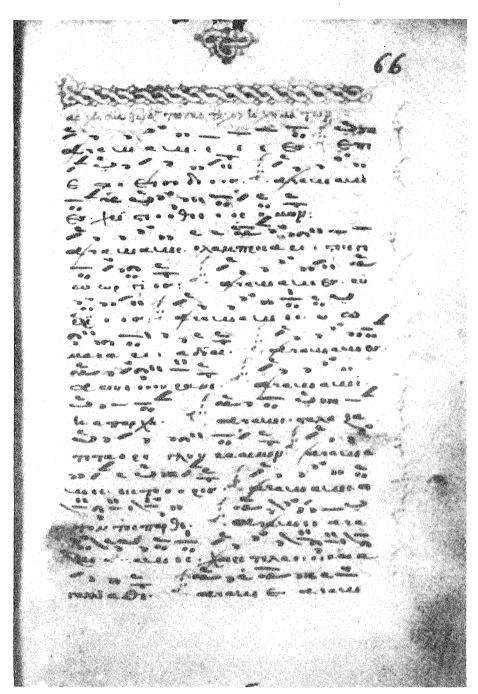
6. «Έρμηνεία τῶν κατ' ἦχον ἠχημάτων ἤτοι τοῦ θεμελίου τῶν ὀκτώ ἤχων». Χφ. ΑΓ.  $\Delta$  570, f. 20ν



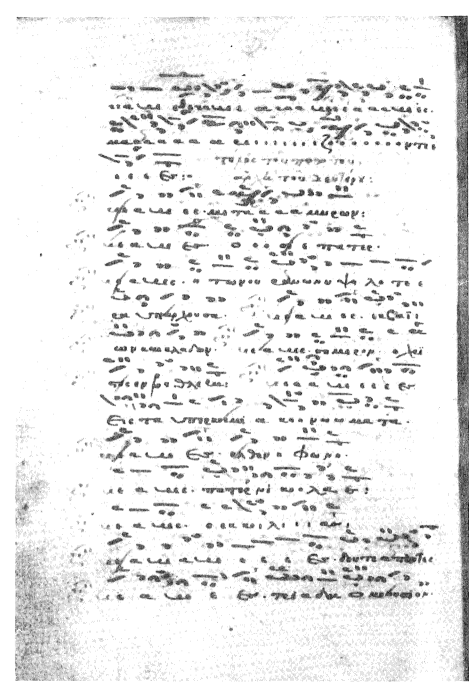
7. «Έρμηνεία τῶν κατ' ἦχον ἠχημάτων ἤτοι τοῦ θεμελίου τῶν ὀκτώ ἤχων». Χφ. ΑΓ.  $\Delta$  570, f. 21r



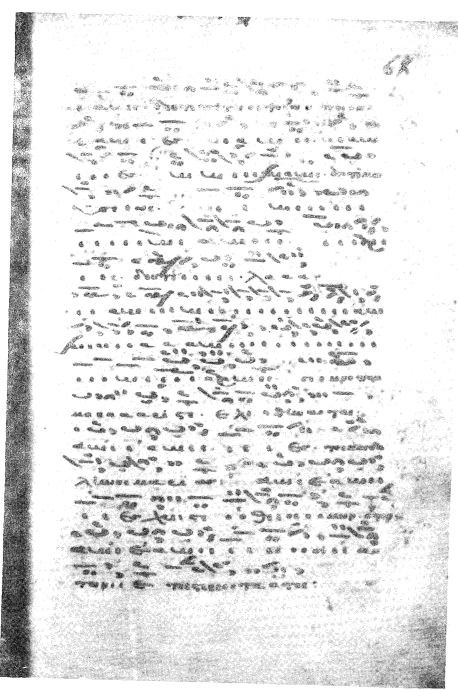
8. «Έρμηνεία τῶν κατ' ἤχον ἠχημάτων ἥτοι τοῦ θεμελίου τῶν ὀκτώ ἤχων». Χφ. ΑΓ.  $\Delta$  570, f. 21v



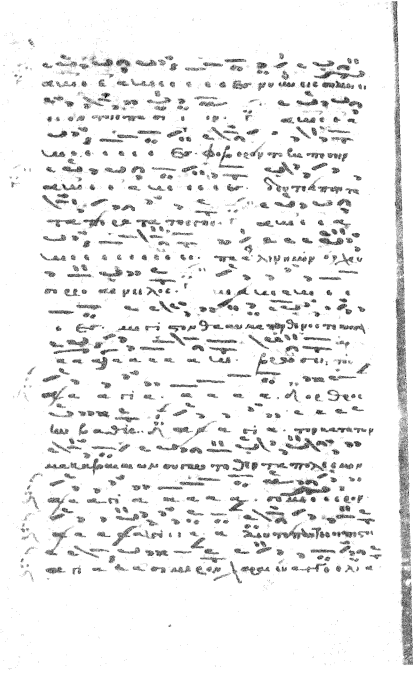
9. Hχήματα. 'Ηχος α'. Χφ. ΑΓ. Δ 570, f. 66r



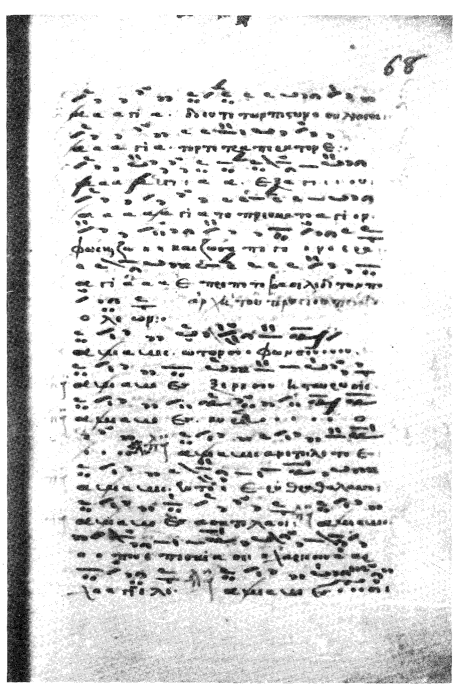
10. Ηχήματα. Ήχος α΄ και β΄. Χφ. ΑΓ.  $\Delta$  570, f. 66v



11. Ηχήματα. Ήχος β΄ και γ΄. Χφ. ΑΓ. Δ 570, f. 67r



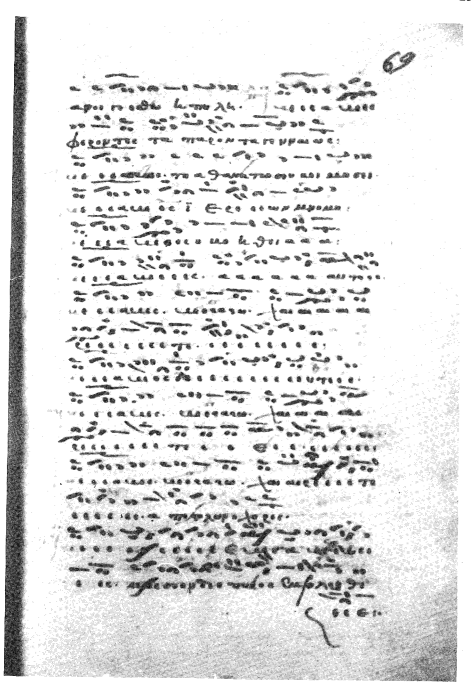
12. Ηχήματα. Ήχος γ΄ και δ΄. Χφ. ΑΓ. Δ 570, f. 67ν



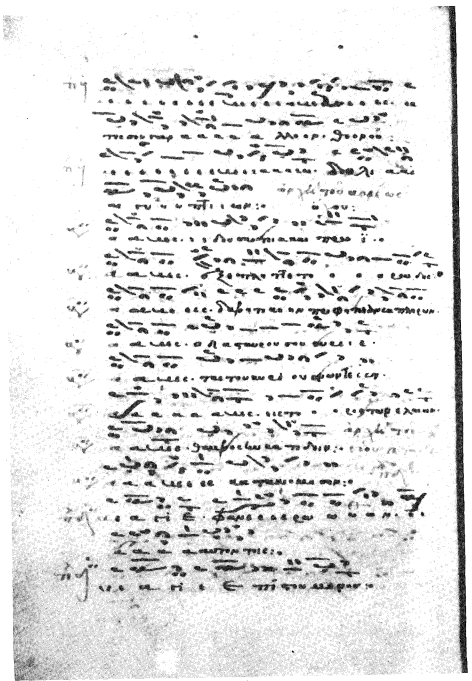
13. Ηχήματα. Ήχος δ΄ και πλ. α΄. Χφ. ΑΓ.  $\Delta$  570, f. 68r



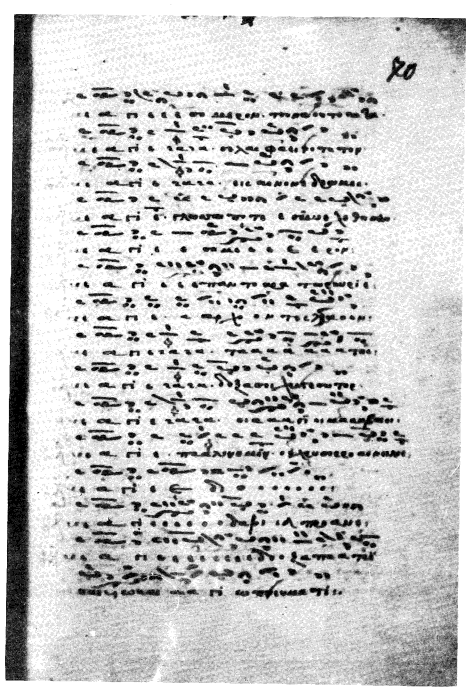
14. Ηχήματα. Ήχος πλ. α΄ και πλ. β΄. Χφ. ΑΓ.  $\Delta$  570, f. 68v



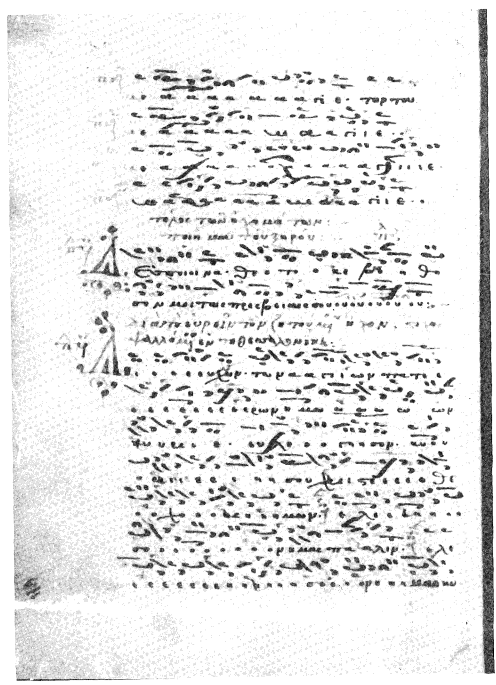
15. Hχήματα. Ήχος πλ.β΄. Χφ. ΑΓ. Δ 570, f. 69r



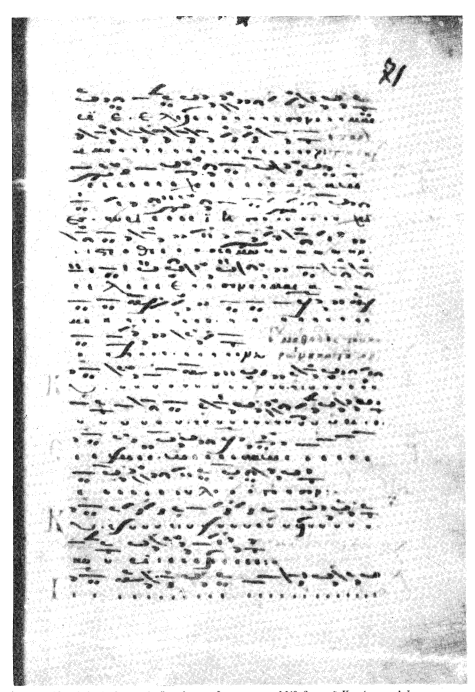
16. Ηχήματα. Ηχος βαρύς και πλ. δ΄. Χφ. ΑΓ. Δ 570, f. 69v



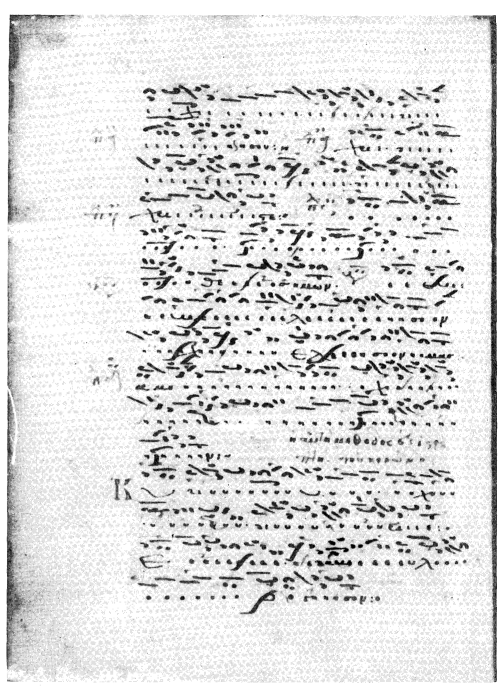
17. Hχήματα. Hχος πλ. δ΄. Χφ. ΑΓ. Δ 570, f. 70r



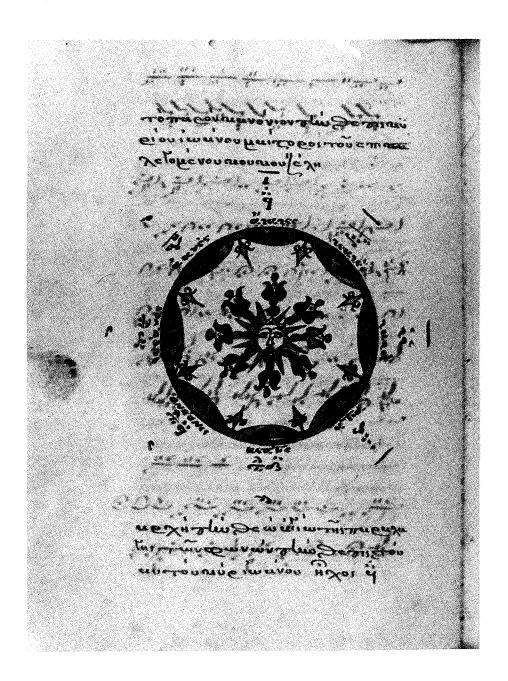
18. Ηχήματα. Ήχος πλ. δ΄ και «Διά τό εύρεῖν τόν ζητούμενον ἦχον, στιχηρόν ψαλλόμενον ἐν τῆ Θεσσαλονίκη». Χφ. ΑΓ.  $\Delta$  570, f. 70ν



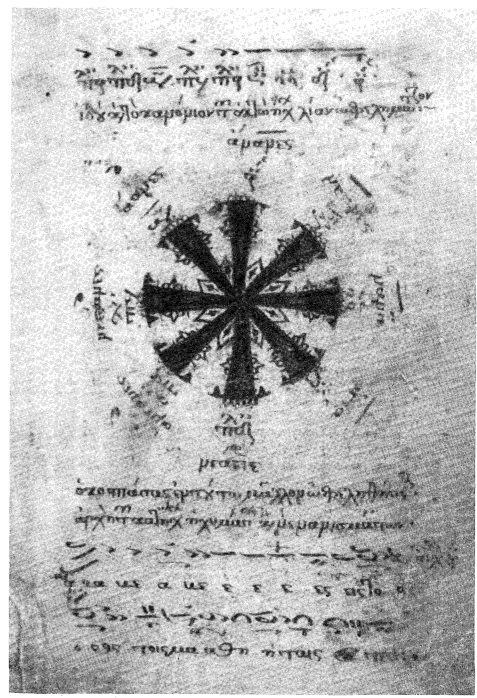
19. «Διά τό εύρεῖν τόν ζητούμενον ήχον...» και «Μέθοδος τοῦ Κορώνη κατ' ήχον». Χφ. ΑΓ. Δ 570, f. 71r



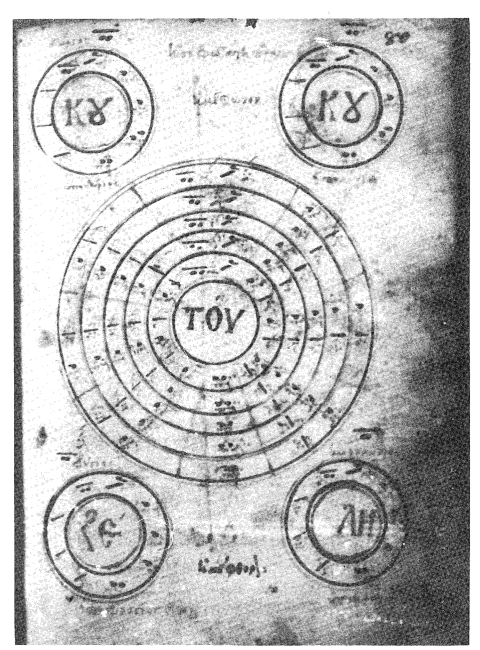
20. «Μέθοδος τοῦ Κορώνη κατ' ἦχον» και «ἡ αὐτή μέθοδος ἐξιστρεπτή, τοῦ Κορώνη». Χφ. ΑΓ.  $\Delta$  570, f. 71v



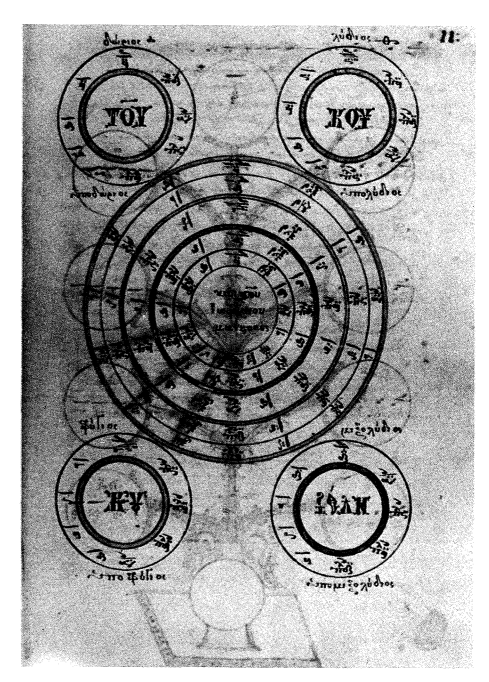
21. Ο απλός τροχός ή κανόνιο της παραλλαγής των οκτώ ήχων. Χφ. ΑΓ. Ξ 154, f. 5ν



22. O απλός τροχός ή κανόνιο της παραλλαγής των οκτώ ήχων και «'Aρχή τῶν κατ' ἤχον ἠχημάτων καί νενανισμάτων». Χφ. συλλογής μας



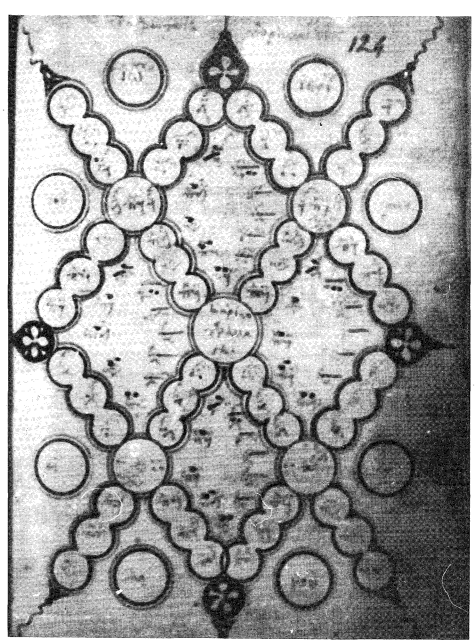
23. Ο σύνθετος τροχός του Κουκουζέλη. Χφ. ΑΓ. Δ 570, f. 80<br/>r



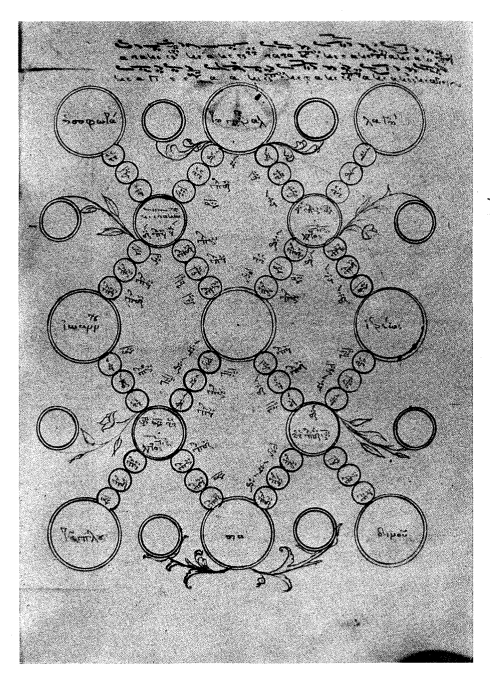
24. Ο σύνθετος τροχός του Κουκουζέλη. Χφ. ΑΓ. Ξ 123, σελ. 11.



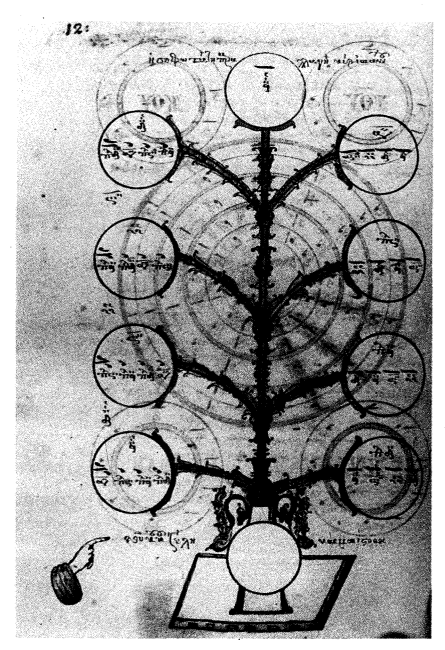
25. Ο σύνθετος τροχός του Κουκουζέλη και ο απλός τροχός. Χφ. ΑΓ. Ξ 103, f. 4r



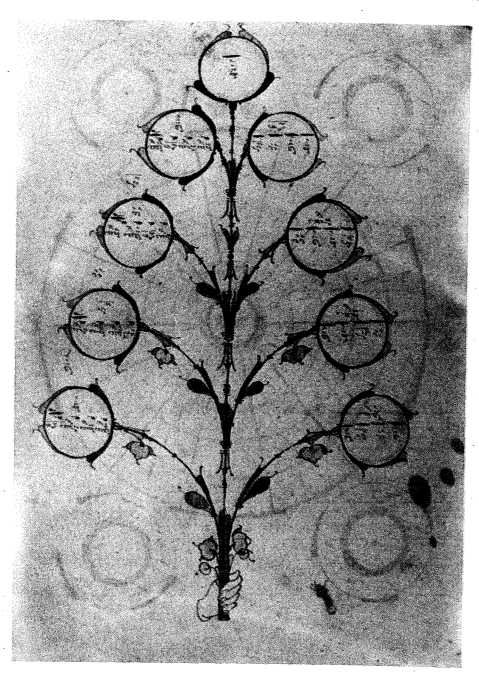
26. «Ή σοφωτάτη παραλλαγή» του Ιωάννου Πλουσιαδηνού. Χφ. ΑΓ.  $\Delta$  570, f. 124r



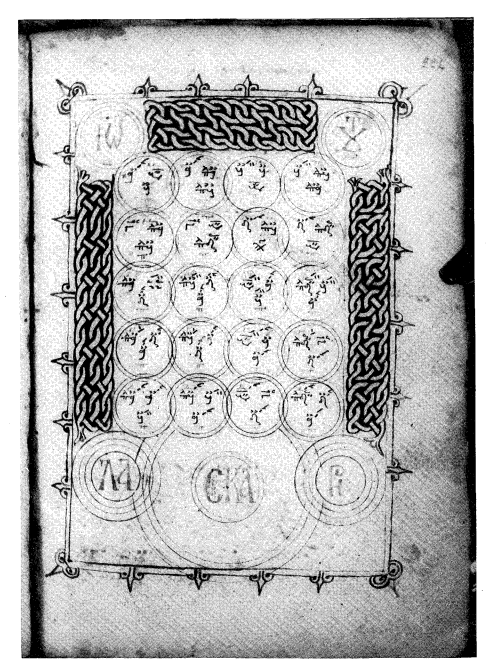
27. «Ἡ σοφωτάτη παραλλαγή» του Ιωάννου Πλουσιαδηνού. Χφ. ΑΓ. Ξ 103, f. 3ν



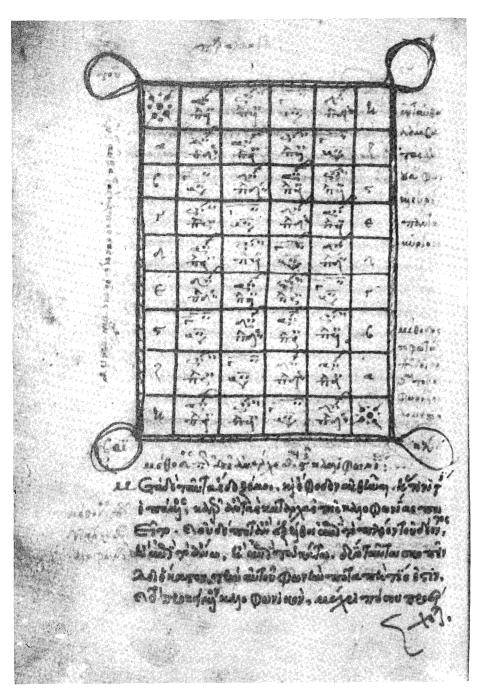
28. Το δένδρο της παραλλαγής. Χφ. ΑΓ. Ξ 123, σελ. 12



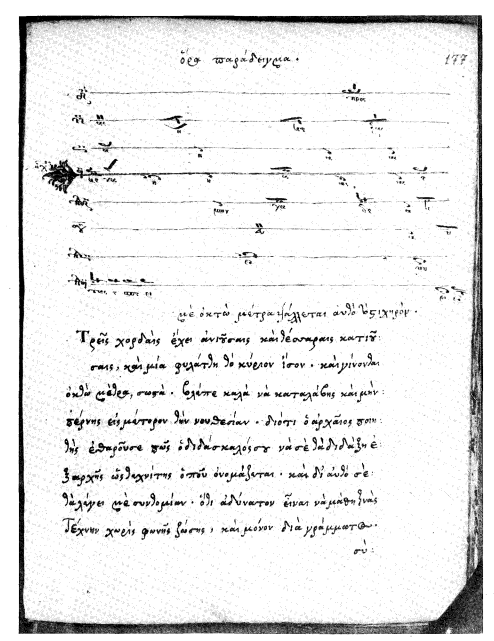
29. Το δένδρο της παραλλαγής. Χφ. ΑΓ. Ξ 127, f. 1ν



30. Σχεδιάγραμμα Ιωάννου Λάσκαρη. Χφ. Α 2401, f. 224r



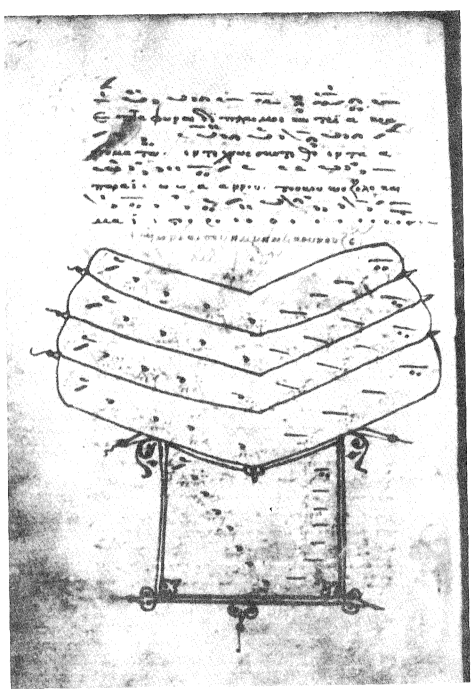
31. Το κανόνιο του Ιερομονάχου Γαβριήλ. Χ<br/>φ ΑΓ.  $\Delta$  570, f. 56ν



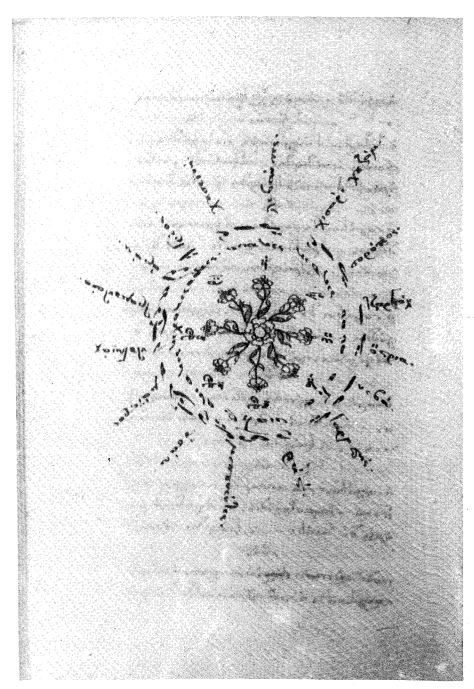
32. Το οκτάχορδο κανόνιο ή όργανο. Χφ. Α 968, f. 177r



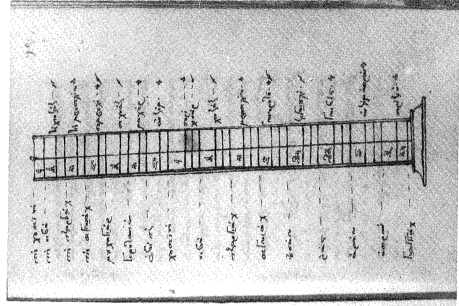
33 Το όργανο. Χφ. ΑΓ. Κ 461, f. 127r

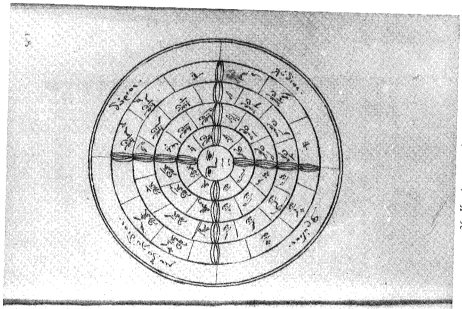


34. Η παραλλαγή των ήχων. Χφ. ΑΓ. Δ 570, f. 79ν



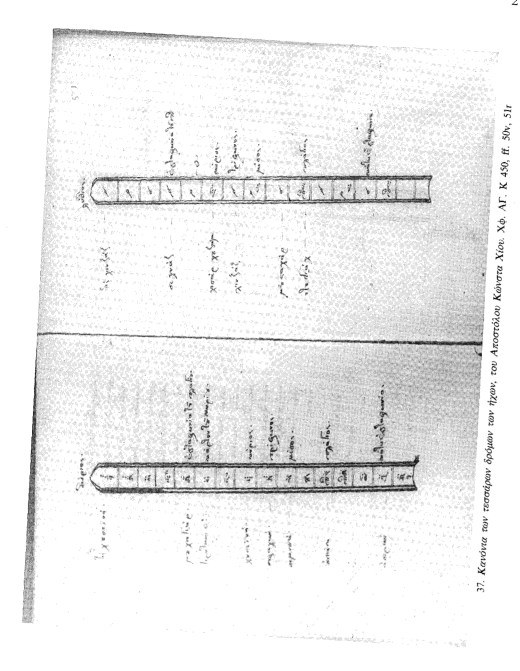
35. Κανόνιο των οκτώ ήχων, του Αποστόλου Κώνστα Χίου. Χφ. ΑΓ. Κ<br/> 450, f. 47 $_{\rm V}$ 

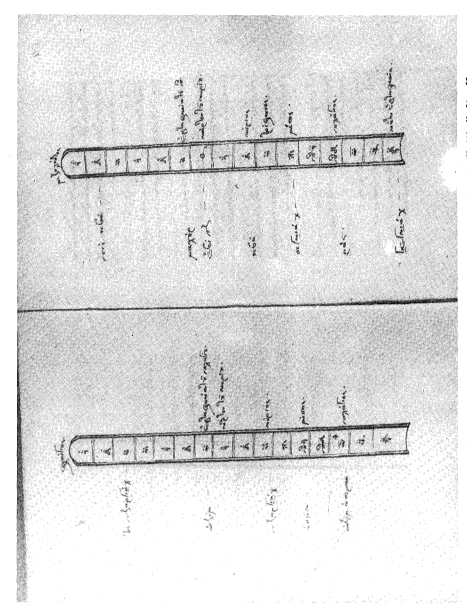




36. Κανόνια των ήχων, του Αποστόλου Κώνστα Χίου;

α) συγκρισις αρχαίων τρόπων με τους βυζαντινούς ήχους· β) γεροφωνίες και μισοφωνίες με τα αραβοπερσικά ονόματα. Χφ. ΑΓ. Κ 450. ft. 811, 90r



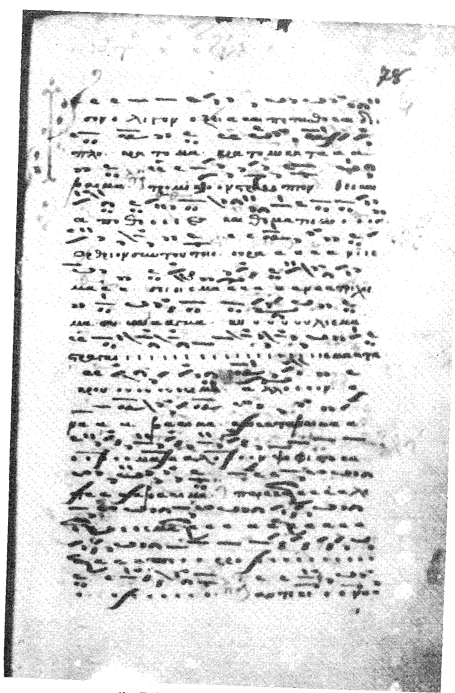


38. Κανόνια των τεσσάρων δρόμων των ήχων, του Αποστόλου Κώνστα Χίου. Χφ. ΑΓ. Κ 450, ff. 51ν, 52τ

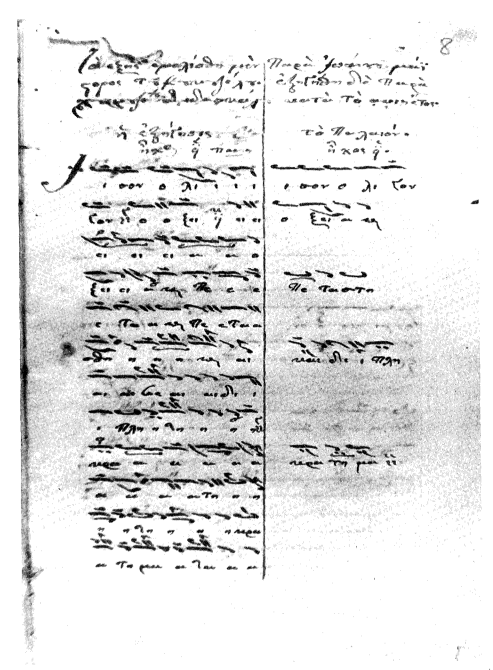
| * \ # #                                                                     |                                                                                                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 4 \ //                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|-----------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 1 1 1 1                                                                     | 1.                                                                                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ****                                                                        | デラス対                                                                                             | -11 V/71 416                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| for Exployer alva a gentre<br>15 22 Stronger<br>78 Gazerian<br>Stras Baseta | priva & crimagania.  yi waxaling. Ye ik deligar.  yi zi deligar.  yi zi deligar.  yi zi deligar. | Service Company of the Company of th | Action of the second of the se |
|                                                                             | 1 ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) (                                                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |

|                             | 7 11 11 K                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                                                    |                                                            | n y in V                                    |
|-----------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------|------------------------------------------------------------|---------------------------------------------|
|                             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                    | 701                                                        | + 4 - 6                                     |
|                             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                    | ではかり                                                       |                                             |
| سور سه.<br>کان سوم.<br>سورس | 21. mel                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | pietos (<br>1787 med cro-<br>1880 mega<br>1896 cro | phonics garlion. The 2 Saliza. The 2 Saliza. The 2 Saliza. | Mem.<br>Verterani<br>Verterani<br>Verterani |
| Lingbling y                 | The second of th | Jon margar                                         |                                                            | و و ما د                                    |

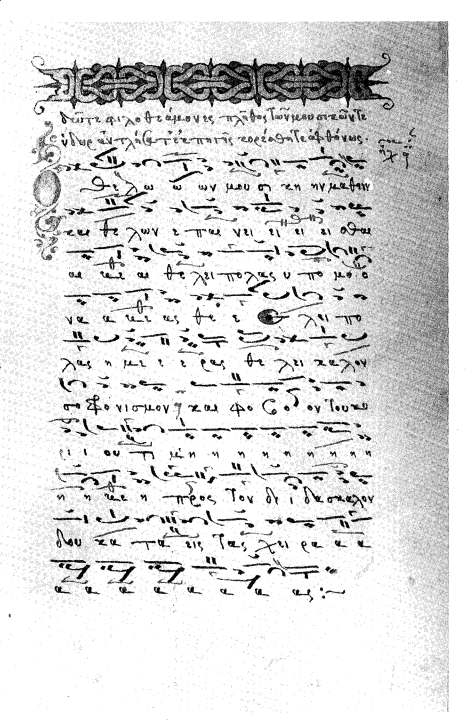
39. Κανόνιο των ονομασιών και των φθορών των τεσσαράκοντα ήχων, του Αποστόλου Κώνστα Χίου. Χφ. ΑΓ. Κ 450, ff. 94ν, 95τ



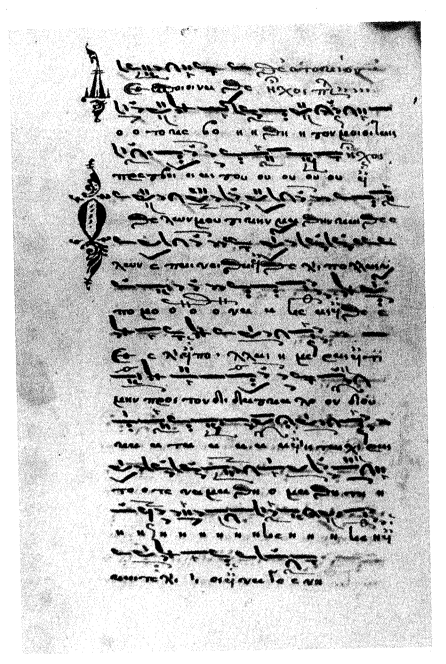
40. «Τό Μέγα Ἰσον». Χφ. ΑΓ. Δ 570, f. 78r



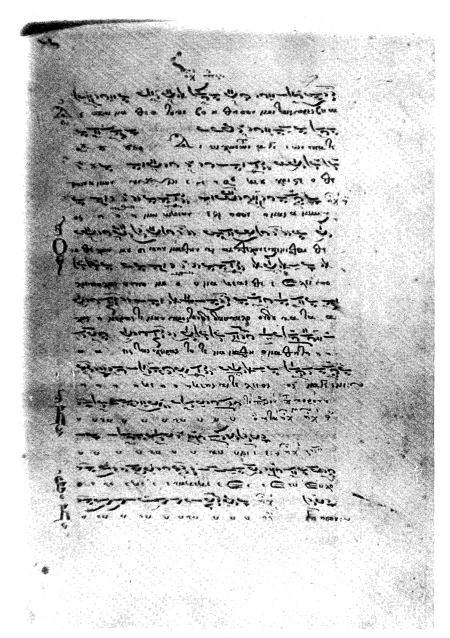
41. «Τό Μέγα Ἰσον», εξήγηση Χουρμουζίου Χαρτοφύλακος. Χφ. ΑΓ. Ξ 120, f. 8r



42. «΄ Ο θέλων μουσικήν μαθεῖν», μέθοδος οκτάηχος. Χφ. ΑΓ. Ξ 128, f. 6r



43. «Ό θέλων μουσικήν μαθεῖν», μέθοδος οκτάηχος. Χφ. ΑΓ. Ξ 154, f. 6ν



44. «Ό θέλων μουσικήν μαθεῖν», μέθοδος οκτάηχος και μέθοδος του Κορώνη οκτάηχος. Χφ. ΑΓ. Ξ 114, f. 3r

45. «'Aβάς 'Aβάν ὑπήντησεν», μέθοδος οκτάηχ $\gamma$ , Χφ. ΑΓ. Δ 570, f. 22ν

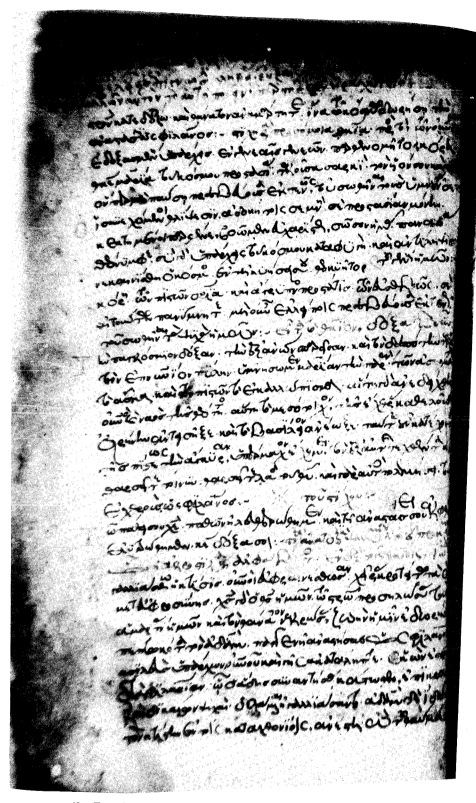
6: יות מס מקוש מפריל ולא נים מסים בין o a rectioned on of a me as a letter worth at

46. «'Αβάς 'Αβάν ὁπήντησεν», μέθοδος οκτάηχος. Χφ. ΑΓ. Ξ 123, σελ. 6

permison apales or win reages po responsive a crange בידיף פני ווישור דרים בינים בינים בינים בינים ווישובים בינים בינ is near ground or marked an establish primary fram or an que his Burt mare alcourt to the a zoto Bayajes the b part & sartiff is or other we you don an what howevery בשות בני שוב בי תובו מיום בי שור בי וויים בי שור בי מיום בי שור בי מיום בי שור בי מיום בי שור בי מיום בי שור בי us a famou liberty and Tolourola canon to the hoter and to be To El Bath to the macha his was of to him han egating from & popolation o majare of the hors . sport toward age bull huborist by a wis a much has in TELEBRAP TOURTOLOUTOUR TREET TOURS 600 4 767 Ohrais was dry or o ray who do pho p by abcastrantoh [hantquad ten Xabahh bro voso per rawres hubpas . To so mbacratotak matranta anto and antimpentiplance attorner men STEE WEST CONTRACTOR OF THE STEEL PORT Art that the horal ban praise and arthehenrien ship i the pargrap 66 as a sha tras traspagas a transfer or and Whatever rolling oh moon is well bur house how for open troise ha עליון ישונים לו אלון דם ביף נופון דליולן ברים ווא of home of man mental print attend if hap in מן שו נושם י נופסם לשטן חים אסיון פת שנו pia when & poper , prapar roughood our of ton Stafforma ou har da Namero

47. Κείμενο Τροπολογίου. Χφ. Corsinius 336, f. 144 (από J.-B. Pitra, Analecta sacra I, σελ. 662-663)

chartenson with ability of on the five powered one. A cooper maisola intainment Citatinenes Tos ar i orbivar vine Cizar, nes o of Can dirent a minde georgivabraivanderius oring of the last stand Unavlocase racionais naindernal Dune with a district of our chairs , is as a rock to chiese in more and 95 " men ox 12 re worldwood in all and in BE MONTER BUTON THINGIVE ME CON ON OUT OF THE BOYS The of production in old Endone is a Sear an round out in out lage us nion the rise Cononis Wo had coming i dourde d's unavound, raidaje de vilato water tiges no on 200 not livery doliver, gover le l'il new OF order Chording, 50 Serio O' 1/10 MOBOUTE TOOLV which count diving, Unen orum as roll in experient obs and diamorous initing out on this con in the L'ejmornadoix augeant. Vie nei (mouvager noi lui ai Sterzo Evilor de miso und meres good Locales manger is sayable. Stilles Charina on State hat aires out Good . Charles of mode for in the many of the contraction of the



49. «Τροπολόγιον, ήτοι 'Οκτώηχος». Χφ. Vindob. Theol. Gr. 146, f. 24v.

KANO'NION TOY ETPEI'N TONTE H'XON KAI' TO E'ΩΘΙΝΟΝ, O'TAN A'PXETAI TO' TPIQ'AION. Ε΄ βάλει δίρεν τον ήχον κ) το Εωθινών όταν άρχεται το Τρωβίου εἰς τότο το κανόνιον, κράπισον τον κύκλον το κίλια κ) τής σελυίνης. Επείω σοχάσει εἰς ποῖον απιπόπειλον αργασιτικής κρόπισον τον κύκλον, κ) εκεί εἶναι σημειωμίνα, κ) ο μβι ήχος εἶναι μβ μέλωνος, το δε Εωθινόν ο το δε Εωθινόν μβ μέλωνος. Θετέον λέγομβι, ότι θέλομβι να διρμιβι τον ήχον, κ) το Εωθινόν όπο θέλομβι όταν αρχεται το Τρωβίον τον δεκτά κρόνου. Αγων δι τέλοι, κ) το θ. Εποθινό όπο θέλομβι τον ήχον κ) το Εωθινόν όπο θέλομβι όταν αρχεται το Τρωβίον πόν δεκτά κρόνου. Αγων δι το ελίμις. Β΄. βλέπομβι αυτάς τὰς δύο κυκλες καὶ αργαστίζεν εἰς το απιτόπελον όπο εἶναι σημειωμβίοι ότας, π΄ α. κ) επειδή εἶναι το α. πόν το μέλομβι το ποιδή το δεκτά κρόν δι α. Αγατί είναι κ) ευτό μβι μελασος ώσαι βλέπεις εἰς το Κανόιον. Θέλομβι να ευρωμεν 191 το ερχουβίον, η ηγεν δεν έτει ε΄, το π΄. κ) επειδή θέλομβι έχει το κλίκ Κυκλον, κοί πός δε Σελμύνς γ. βλέπομον όπο άγναντια ζεν αυτοί οἱ δύο Κυκλοι εἰς το απιτόπελον, δπό εἶναι όπος πλαι κ) επειδή είναι πλαι δες το μελανος, λέγομον πλαι ε΄ εδιτικόν κ) επιτό είναι πλαι κ) το τι όταν δεισκεται ὁ Η΄λιος εἰς τον πλαι Εωθινόν ε΄ πιτι είναι κ) αυτό μβι κ) 16. κ) 16. κ) 16. κ) κ, κ) κ δι κ) κ) κοί κ) κ) κοι διακτια διανος κ) κιτο δτι ότι όταν δεισκεται ὁ Η΄λιος εἰς τον δ΄. Κύκλον αυτό κ) εἰς τον π. κ) 16. κ) 16. κ) 16. κ) κ, κοι κοί κ) κ) κοι διακτια διανοκεται διανοκ διείσκεται ο Η "λιος εἰς του δ'. Κύκλου ἀυτῶ κὰ εἰς του κ. κὰ ιβ'. κὰ ις', κὰ κ. κὰ κδ'. κὰ κκ είναι αείποπε ο αυπός χούνος βίσεκπος. OI KTKAOI TOT HAYOT. Θ E A В Oi Kú-ΙZ Z IΓ KA IΑ IΔ ΙE κλοι τῆς Sehn-\*KZ KB KГ IH 10 KE Kς vnç. Ιç \* K H IB ΚΔ H K Δ πλδ', ια Ā πλδ'. ια πλδ'. 12 á. æ ά. \* a. πλδ'. 1α B ά. πλδ. ια á. πλδ'. ια ά. æ æ æ æ \*πλά. ε ī πλά πλά. ε πλά. σκλά. ε. Δ πλδ'. ια πλδ'. ια á. a á. ź. ά. ά. æ Œ. E πλά. ε πλά**.** ( πλά. πλά. πλά. ε πλά. πλά. 8 πλδ'. ια πλδ'. 10 πλo ú. á. ά. æ Z á. ά. πλδ'. ια œ  $\pi \lambda \delta$ 10 æ J'. F πλά. H πλά. ε πλά. πλα. ε 6 á. Θ ά, á. πλδ'. ια πλδ. ια æ. α α πλδ'. ια  $\pi\lambda \delta'$ . ď. πλδ T á. á. . 1 a œ πλά. IA πλά. 9 πλα. ε πλά. πλά. 8 πλδ'. ια πλδ'. ια IΒ á. á. á.

KANO'-

æ

2

9.

πλά

πλά.

πλδ

πλδ'. ια

á. æ

ά.

πλά,

æ

9

πλά.

πλά.

πλδ'. ια

πλά. ε

πλδ'. ια

πλδ'. ια

πλά.

50. «Κανόνιον τοῦ εύρεῖν τόν τε ήχον καί τό έωθινόν, ὅταν ἄρχεται τό Τριώδιον». Τυπικόν Αγίου Σάββα, σελ. 257

πλδ'. ια

τλά. ε

æ

æ

æ

á. ıά

> 8. 3

ά.

ά.

æ

ě

٤

πλδ'. ια

πλδ'. ια

πλδ. ια

ά. α

πλά.

πλα.

ĪΓ

ΙΔ

ΙE

Īς

TZ

IH

ĪΘ

æ

πλδ

πλά.

ά.

πλά. 8

á.

α

actor actor

πλδ.

πλά. ε

πλδ'. ια

πλά. ε

πλδ'. ια

α

ά.

## ΕΠΙΛΟΓΟΣ

Η ταξινόμηση και η οργάνωση της ελληνικής λειτουργικής υμνογραφίας στα πλαίσια του συστήματος των οκτώ ήχων είναι μια πολύ παλαιά πράξη του λειτουργικού τυπικού, η οποία συνδέεται οργανικά με τη ζωή και τη διδασκαλία της Εκκλησίας. Για το λόγο αυτό μάταια οι αφετηρίες της χριστιανικής οκταηχίας αναζητήθηκαν στους πολιτισμούς της εγγύς Ανατολής, στην εβραϊκή λατρεία και στους συμβολισμούς του γνωστικισμού.

Δεν υπάρχουν ασφαλείς ενδείξεις για την ύπαρξη οργανωμένου συστήματος οκτώ τρόπων στη μουσική παράδοση των Εβραίων. Ο όρος *ογδόη* των ψαλμικών επιγραφών αφορά βασικές έννοιες της μουσικής κλίμακας, ενώ οι παρατηρήσεις της ραβινικής φιλολογίας του μεσαίωνα για τον ίδιο όρο αναφέρονται σε μεταγενέστερες ρυθμίσεις της εβραϊκής μουσικής.

Οι τεχνικές και θεωρητικές αρχές, που διέπουν το σύστημα των οκτώ ήχων της χριστιανικής λατρείας, επηρεάστηκαν από τη μουσική του αρχαίου ελληνισμού. Οι μελοποιοί και οι μελωδοί του μεσαίωνα απομιμήθηκαν το τροπικό σύστημα της ελληνικής μουσικής. Παράλληλα οι θεωρητικοί και οι μουσικογράφοι χρησιμοποίησαν τις ονομασίες των ελληνικών αρμονιών της κλασικής εποχής, στην προσπάθειά τους να μην απομακρυνθούν από την αρχαία ελληνική μουσική παράδοση. Οι Πατέρες της Εκκλησίας υιοθέτησαν τις αρχαίες ελληνικές αντιλήψεις, που αναφέρονται στο ήθος και το χαρακτήρα των μουσικών τρόπων.

Οι οκτώ εκκλησιαστικοί ήχοι συνδέθηκαν ιδιαίτερα με τους λειτουργικούς συμβολισμούς και τη διδασκαλία της Εκκλησίας. Έτσι δημιουργείται το μουσικο-λειτουργικό σύστημα της οκταηχίας, που συνιστά την κωδικοποίηση του υμνολογίου και της μελοποιΐας. Η κωδικοποίηση αυτή έχει ως βάση το λειτουργικό κύκλο των οκτώ Κυριακών ή εβδομάδων με την ταξινόμηση της αναστάσιμης υμνογραφίας των οκτώ ήχων. Εξάλλου, η μορφοποίηση και η τυποποίηση του λειτουργικού μέλους με το ελεγχόμενο σύστημα των μελικών σχημάτων επηρεάστηκε από την πατερική θεολογία. Οι παράγοντες αυτοί οδήγησαν στην ολοκλήρωση και τη μορφολογική συγκρότηση της οκταηχίας.

Το σύστημα των οκτώ εκκλησιαστικών ήχων διαμορφώθηκε ύστερα από μακροχρόνια εξέλιξη. Τα αλχημιστικά συγγράμματα και ορισμένα αποσπάσματα Γεροντικών διασώζουν τις παλαιότερες πληροφορίες για τους ήχους της λειτουργικής μουσικής. Σύμφωνα με τις πηγές αυτές η θεωρία και η τεχνική των εκκλησιαστικών ήχων αντλεί πολλά στοιχεία από το τροπικό σύστημα και τη

μουσική των αρχαίων Ελλήνων. Ωστόσο, η Εκκλησία έδωσε ένα λειτουργικό χαρακτήρα στο σύστημα των ήχων, όπως φαίνεται από τις διάφορες συλλογές ύμνων και τη θέση τους στο λειτουργικό τυπικό. Η Οκτώηχος, μετά το αρχαίο Τροπολόγιο και τη συλλογή του Σεβήρου, αποτέλεσε την αναθεώρηση της παλαιάς παραδόσεως των εκκλησιαστικών ήχων και εντάχθηκε στο λειτουργικό πνεύμα της Ορθοδοξίας.

Η οκταηχία αποτελεί το επίκεντρο της θεωρίας και της μουσικής γραφής του βυζαντινού και μεταβυζαντινού λειτουργικού μέλους. Το Στιχηράριο και το Ειρμολόγιο είναι μουσικές συλλογές που ταξινομούν τις μουσικές συνθέσεις σύμφωνα με τους οκτώ ήχους. Τα θεωρητικά εγχειρίδια συνδέουν το σύστημα των οκτώ ήχων με την αρχαία ελληνική θεωρία και υπενθυμίζουν με τις τετράδες των ήχων (κύριοι, πλάγιοι, μέσοι, φθορές, τετράφωνοι κτλ.) την τεχνική των αλχημιστών. Οι προπαίδειες, οι μέθοδοι και τα διαγράμματα της χειρογράφου παραδόσεως υπομνηματίζουν τη θεωρία των ήχων και χρησιμοποιούνται ευρύτατα για τη διασάφηση και την απλοποίηση της δυσνόητης τεχνικής των διαφόρων μουσικών συστημάτων και γενών.

Η σύγχρονη λειτουργική πράξη της οκταηχίας συνδέεται με όλο το φάσμα της μελουργικής παραδόσεως της Εκκλησίας. Η μουσική μεταρρύθμιση του ιθ΄ αιώνα αποτέλεσε μια σημαντική προσπάθεια για τη συστηματοποίηση της θεωρίας του λειτουργικού μέλους. Το σύγχρονο σύστημα των οκτώ ήχων στηρίζεται στους τρεις μείζονες, δύο ελλάσσονες και δύο ελάχιστους φθόγγους της διαπασών και στην παλαιά θεωρία των σταθερών και κινητών φθόγγων των δύο διαζευγμένων τετραχορδιών. Επίσης, με το νέο σύστημα υιοθετείται η θεωρία των τριών γενών της αρχαίας ελληνικής μουσικής, ενώ κωδικοποιούνται οι παλαιές συνθέσεις του οκταήχου συστήματος και δημιουργούνται νέες μουσικές συλλογές με βάση τις προγενέστερες. Οι μικρότονοι του χρωματικού και του εναρμονίου γένους χρησιμοποιούνται στη βυζαντινή και στη μεταβυζαντινή περίοδο και δεν αποτελούν δάνειο της αραβοπερσικής ή τούρκικης μουσικής. Για την ποικιλία των λειτουργικών μελωδιών στα πλαίσια της εναλλαγής και της ευρύτερης χρήσεως των γενών, και ιδιαίτερα του χρωματικού γένους, υπάρχουν σοβαρές ενδείξεις. Στο συμπέρασμα αυτό οδηγούν οι παρατηρήσεις σε συγκεκριμένες μουσικές συνθέσεις, όπως είναι οι μουσικές μέθοδοι του Ιωάννου Κουκουζέλη, του Ξένου του Κορώνη, του Ιωάννου Πλουσιαδηνού, του Χρυσάφη του νέου και η «Αγιορείτικη», οι οποίες συγκεφαλαιώνουν την τεχνική των οκτώ ήχων. Τα προβλήματα που ανέκυψαν με τη μεταρρύθμηση του ιθ΄ αιώνα δεν αλλοιώνουν καθόλου τις τεχνικές βάσεις και το χαρακτήρα της παλαιάς οκταηχίας, η οποία επιβιώνει στη σύγχρονη λειτουργική πράξη. Οι ομοιότητες ανάμεσα στους εκκλησιαστικούς ήχους και τα ανατολικά μακάμια αποδεικνύουν πως υπάρχει κοινή τεχνική υποδομή στις δύο αυτές μουσικές παραδόσεις, που βασικά ανάγεται στην αρχαία ελληνική και βυζαντινή μουσική θεωρία.

# THE EIGHT MODES OF MUSIC (OCTAECHIA)

## IN THE GREEK LITURGICAL HYMNOGRAPHY

## **SUMMARY**

The hymnography of the Greek Orthodox Church is inseparably connected with the eight-mode musical-liturgical system (octaechia). This system as a code of music and hymns is a very ancient characteristic of the liturgical Typicon. This is not purely for musical reasons but it also follows certain symbolic principles. Thus the octaechia, following the liturgical practice from which it receives its substance, is placed in a perfect relationship with the spiritual experience and the teaching of the Church.

The so-called ecclesiastical modes (Church Tones) and the system of the modes in music in general, are of the most interesting yet complex areas that faces research. This is due to the fact that the idea of musical modes is formulated under the influence of various factors such as mathematics, physical sciences, philosophy, theology etc.

There is no doubt that the organized method of the Greek spirit, with its successful combination of scientific and philosophical observation, contributed decisively to the systematic research of the theoretical and technical structure of music. Thus, the universal character of music was created, starting from the systematic classification of melodies and their morphological analysis. It is characteristic that the Greek terms harmonia, tonos, tropos and echos are used to express the musical perceptions for all time. This philosophical spririt, with its elevation of music to a cultural good, merges into Christianity and into the Western musical tradition.

The philosophical and aesthetic perceptions of the ancient Greek philosophers established foundations of the modal systems not only for medieval times, but also for western civilazation. The Fathers of the Church used the ancient Greek perceptions of music, but they also gave them a new content and a hagiographic framework, using them for certain moral and educational goals. Thus the eight echoi (modes) and the system of the octaechia is nothing more than the formation and the formalization of liturgical hymnography. The formation of the elements of the ecclesiastical chant, however, acquires a theological content under the guise of symbolism and liturgical theology.

Modern investigators support the view that the phenomenon of the eight modes and the eight-week liturgical cycle of the Typikon of the Christian Church is a remnant of a calendaric system which was found for the first time in use among the populations of the near East. This calendar, based on the perception of the Pentecontade, which is a cycle of seven weeks plus one day  $(7 \times 7 + 1 = 50)$ , survived in Judaism together with various symbolisms. Later, Gnosticism influenced by Judaism, eastern thought and Greek philosophy, changed the calendaric perception of the Pentecontade, thus creating the teaching of the Ogdoas which contributed definitively, along with Judaism, to the creation of the symbolism of the eight-week liturgical cycle. This liturgical sycle was practiced in the Christian Church for the first time during the period between Easter and Pentecost. The liturgical Octoechos is the book which classified the hymns for the above period. This idea originated in Syria and spread to the whole Christian world reviving even the Jewish musical tradition. The custom of the eight echoi, known to the ancient Hittites, is also found in the Jewish liturgical Typikon where it is indicated by the superscriptions of Psalms 6 and 11(12) for the eighth.

However the basis for the Octoechos phenomenon of the Christian Church is the liturgical symbolism of the orthodox teaching of the eighth day. Gnosticism mixed Christian terminology with the perceptions of the week and of the Ogdoas and changed the eschatological symbolism of the eighth day into a cosmological symbolism. These basic deviations of Gnosticism from Christianity exclude any connection of the magic Ogdoas with the symbolism and the octaechia of Christian hymnography. Thus, the eight modes and the octaechia are created in the framework of the theology of the eighth day, where the educative and liturgical importance of Sunday as the day of the Lord is emphasized. Thus, with the frequent alternation of the modes of the liturgical Typikon, an eschatological expectation is cultivated in the faithful. This repetition of Sunday, as the eighth day, which creates the cycle of the eight Sundays and the octaechia,

expresses the prospect of the symbolism of the liturgical year and presents the resurrection as a main soteriological event. Under these conditions, this repetition of the cycles has no connection whatsoever with the ancient Semitic calendar. On the contrary, it is a genuine creation of theology, which sees the flow of time through the feasts of the liturgical year with its hymns as a period of preparation for the faithful, who are preparing for the future while living eschatologically in the present. According to the Typikon, the liturgical cycle and the system of the eight modes of music in the Greek Orthodox Church starts on the first Sunday after Easter.

The theoretical and technical principles of the eight modes are found in alchemistic writings. These writings refer to four musical types and to variations of these types, which are based on alchemistic procedures. This technique is based on Greek philosophy and its teaching about basic matter, arithmetical analogies and cosmic harmony. Byzantine musical theory, as it is shown in the theoretical handbook *Hagiopolites* and the *Papadike*, is connected with the Alchemists. Thus, with six disjunct tetrachords, the four modes created the quartets of the modes. Liturgical music, following specific liturgical-symbolical principles, is limited to only eight modes.

The technique of the eight modes and liturgical music in general follows the ancient Greek musical tradition. This fact is confirmed by several old stories, such as the story of Abbot Pambo from the Greek collections of liturgical modes and from Syrian liturgical practice. Troparia and the modes of worldly liturgical music are not appreciated by monks. However, the most important collections of modes which are connected with the octaechia, like the Tropologion, the Octoechos by Severus of Antioch and the Octoechos of St. John Damascene, are written in Greek and follow Greek poetic and musical patterns. The Syrian practice of the eight modes follows the Byzantine tradition faithfully. The liturgical cycle of the eight modes in the Heortologion in the Byzantine and the Syrian liturgical Typicon, proves that one of the causes for the creation of the octaechia are certain symbolic and aesthetic perceptions of Greek antiquity, which recede at the appearance of theological symbolism, St. John Damascene is the person who classified the system of the octaechia and the Octoechos in the liturgical spirit of Orthodoxy.

The theory and the technique of the eight modes is included in manuscripts of Byzantine music, which the notation and theoretical handbooks contain. The musical notation, following the system of eight modes, is the main reason for the creation of categories such as the

Sticherarion and the Hirmologion. The eight modes regulate all the phases of Byzantine and Post-Byzantine musical notation. Handbooks of Byzantine music, in spite of their obscurities and the great number of omissions, give an important insight into the worldly and ecclesiastical tradition of the medieval modes, which are connected with ancient Greek music.

The tradition of the eight modes continues in the Post-Byzantine and modern liturgical practice of the Greek Orthodox Church. The reformation of 1814 is a very important step towards the systematization of musical theory which is based on the old system of the eight modes and on the theory of ancient Greek music, with its three characteristic types of melodies; diatonic, chromatic and enharmonic. The various problems in the theory of modern liturgical music make no change in the character of modern octaechia, which is connected inseparably with older liturgical practice. The system and the technique of the eight modes, like the Arabic-Persian and Turkish maqams (which are formed in fours) follow Greek and Byzantine musical theory. Thus, the tradition of the eight modes, from Byzantine times up to the liturgical practice of the present day follows a long path unique in history.

# ΒΙΒΛΙΟΓΡΑΦΙΑ

# Α. ΠΗΓΕΣ

Για την εργασία αυτή χρησιμοποιήθηκαν δυο κυρίως κατηγορίες πηγών: α) χειρόγραφοι κώδικες, που περιλαμβάνουν μελοποιημένους λειτουργικούς ύμνους, μουσικές θεωρίες, μεθόδους, σχεδιαγράμματα κτλ. β) αυτοτελή έργα ανωνύμων και επωνύμων συγγραφέων, από τα οποία μερικά είναι ανέκδοτα.

# 1. ΧΕΙΡΟΓΡΑΦΟΙ ΚΩΔΙΚΕΣ

|                              | •                                |
|------------------------------|----------------------------------|
| ΑΓ. Β 1488 (ια' αί.)         | ΑΓ. Ξ 123 (ιη΄ αι.)              |
| ΑΓ. Β 1489 (ιγ΄ αί.)         | ΑΓ. Ξ 127 (ιη΄ αι.)              |
| ΑΓ. Β 1491 (ιγ΄ αί.)         | AΓ. Ξ 128 (1671)                 |
| АГ. В 1492 (1242)            | ΑΓ. Ξ 154 (ιη΄ αι.)              |
| ΑΓ. Β 1495 (ιε' αί.)         | AΓ. Ξ 159 (1610)                 |
| ΑΓ. Β 1496 (ιε' αί.)         | ΑΓ. Πκ 206 (ιζ΄ αἰ.)             |
| АГ. В 1499 (1292)            | Α 321 (ιβ΄ αι.)                  |
| ΑΓ. Β 1531 (ιγ' αι.)         | Α 968 (ιζ΄ αί.)                  |
| ΑΓ. Β 1532 (ιγ' αι.)         | Α 2401 (ιε΄ αι.)                 |
| ΑΓ. Δ 95 (ιδ' αι.)           | Αγιοπ. Paris. Gr. 360 (ιδ΄ αί.)  |
| ΑΓ. Δ 570 (ιε' αι.)          | Barberin. Gr. 300 (ιε' αί.)*     |
| ΑΓ. Δχ 389 (ιθ' αι.)         | Βρετανικού Μουσείου: Add. 17.13  |
| ΑΓ. Ι 470 (ιβ΄ αἰ.)          | (η΄ αι.), Add. 18.816 (θ΄ αι.)   |
| AΓ. K 450 (1809)             | Corsinius 336 (ια΄ αι.)*         |
| AΓ. K 461 (1680)             | IB 332 (ιζ΄ αι.)                 |
| ΑΓ. Λ 152 (θ'-ι' αί.)        |                                  |
| ΑΓ. Λ 249 (ι΄ αἰ.)           | #Λέσβου, Λειμώνος 252 (1687)     |
| ΑΓ. Λ 252 (ι΄ αἰ.)           | Λεσβου, Λειμωνος 246 (ιη αί.)    |
| ΑΓ. Λ 307 (ι' αι.)           | Λέσβου, Λειμώνος 295 (ιβ΄ αἰ.)   |
| ΑΓ. Ξ 103 (ιη' αι.)          | ΜΠΤ 811 (ιζ΄ αἰ.)                |
| ΑΓ. Ξ 114 (ιη' αι.)          | Συλλογής μας (ιζ΄ αί.)           |
| $A\Gamma$ . $\Xi$ 120 (1825) | Vindob. Theol. Gr. 146 (ιγ΄ αι.) |
|                              |                                  |

<sup>\*</sup> Οι κώδικες Barberin. και Corsinius χρησιμοποιήθηκαν από τα έργα των L. Tardo, L' antica και J.-B. Pitra, Analecta sacra I, αντίστοιχα.

#### 2. ΕΙΔΙΚΕΣ ΠΗΓΕΣ

- Αγιοπολίτης, έκδ. J. Raasted, The Hagiopolites, A Byzantine Treatise on Musical Theory, CIMAGL 45, Copenhague 1983.
- Αθανασίου Μ., Προς Μαρκελλίνον εις την ερμηνείαν των ψαλμών (ΒΕΠΕΣ 32).
- Αθήναιου, Δειπνοσοφισταί, έκδ. Ch.B. Gulich, Athenaeus the Deipnosophists (LCL VI), London 1970.
- Ανώνυμου, Βίος Κοσμά του Μελωδού, στο χφ. Α 321.
- Ανώνυμου Α,Β,C. (Ψευδο-Δαμασκηνού), Ερωταποκρίσεις, της παπαδικής τέχνης, έκδ. J.-B. Thibaut, «Traités de musique byzantine», ROC 6 (1901), σελ. 596 έξ., J.-B. Rebours, «Quelques manuscrits de musique byzantine», ROC 9 (1904), σελ. 304 εξ., ROC 10 (1905), σελ. 8 εξ. και L. Tardo, L' antica melurgia bizantina, Grottaferrata, 1938, σελ. 207 εξ.
- Ανώνυμου D,E,F,G, κ.ά. Ερμηνεία των ηχημάτων ήτοι του θεμελίου των οκτώ ήχων, Περί των φθορών, Μέθοδος της διπλοφωνίας ή Ερμηνεία της παραλλαγής εις τον τροχόν του Κουκουζέλη, Ερμηνεία των φωνών και των ήχων, στα χφφ. ΙΒ 332, ΑΓ. Κ 461, ΑΓ. Δ 570 και Α 968 (βλ. κεφ. 7.1).
- Απόστολος, έκδ. Αποστολικής Διακονίας Εκκλησίας της Ελλάδος, Αθήναι 1979.
- Αριστείδου Κοϊντιλιανού, Περί μουσικής, έκδ. R.P. Winnington-Ingram, Aristides Quintilianus, De musica, BSGRT, Lipsiae 1963.
- Αριστοτέλους έργα, έκδ. Οξφόρδης και C. Janus, *Musici scriptores* graeci, Lipsiae 1895-99, σελ.
- Bar-Hébraeus, Ethicon, De la cause naturelle des modes (έκδ. Bedjan, σελ. 69 εξ.), από J. Jeannin-J. Puyade, «L' Octoëchos syrien», OC n.s. 3 (1913), σελ. 284 εξ. και J. Jeannin-J. Puyade-A. Lassalle, Mélodies liturgiques syriennes et chaldéenes I, Paris 1924, σελ. 21 εξ.
- Βασιλείου Μ., Εις την Εξαήμερον (ΒΕΠΕΣ 51).
  - Περί του Αγίου Πνεύματος (ΒΕΠΕΣ 52).
  - Ομιλία εις τον Α΄ ψαλμόν (ΒΕΠΕΣ 52).
  - Ομιλία εις τον ΚΘ΄ ψαλμόν (ΒΕΠΕΣ 52).
  - Προς τους νέους (ΒΕΠΕΣ 54).
- Bοήθιου, De institutione musica, libri quinque, έκδ. G. Friedlein, BSGRT, Lipsiae 1867, σελ. 178-371 και De musica, libri quinque (PL LXIII).
- Βρυέννιου Μ., Αρμονικά, έκδ. J. Wallis, Opera Mathematica III, Oxoniae 1699, σελ. 359-508 και G.H. Jonker, The Harmonics of Manuel Bryennius, Groningen 1970.
- Γαβριήλ Ιερομονάχου, Εξήγησις πάνυ ωφέλιμος περί του τι έστι ψαλτική και περί της ετυμολογίας των σημαδίων ταύτης και ετέρων πολλών χρησίμων και αναγκαίων, έκδ. Ιακ. Αρχατζικάκη, ΠΕΑ, τεύχος Β΄ (1900), σελ. 76 εξ., J.-B. Rebours Εφημερίς Φόρμιγξ, περίοδος Β΄, έτος ΣΤ΄ (Η΄), αριθ. 1-2, 15-31 Ιουλίου (1910), σελ. 5 εξ., L. Tardo, L' antica melurgia bizantina, Grottaferrata 1938, σελ. 185 εξ. και Ε. Βαμβουδάκη, Συμβολή εις την σπουδήν της παρασημαντικής των Βυζαντινών μουσικών, τόμ. Α΄, Σάμος 1938, σελ. 1 έξ.
- Γεροντικά, έκδ. M. Gerbert, Scriptores ecclesiastici de musica sacra potissimum I, St. Blasien 1784, σελ. 2 εξ., J.-B. Pitra, Hymnographie de l' Église grecque, Rome 1867, σελ. 43, ύποσ. 3, του ίδιου, Juris ecclesiastici graecorum historia et monumenta II, Romae 1868, σελ. 220, W. Christ M.Paranikas, Anthologia graeca carminum christianorum, Lipsiae 1871, σελ. ΧΧΙΧ έξ., F. Nau, Ιωάννου Ρούφου, Πληροφορίαι, PO VIII, σελ. 180 καί Β. Ματθαίου, Παύλου Ευεργετινού, Συναγωγή των

θεοφθόγγων ρημάτων και διδασκαλιών των θεοφόρων και αγίων Πατέρων, τομ. Β΄, Αθήναι 1958, σελ. 113 εξ. και 119 εξ.

Γρηγορίου Θεολόγου, Λόγος μδ΄, Εις την Καινήν Κυριακήν (PG 36).

Γρηγορίου Νύσσης, Εις την επιγραφήν των ψαλμών (PG 44).

Διονυσίου Αρεοπαγίτου, Περί ουρανίου Ιεραρχίας (PG 3).

- Περί εκκλησιαστικής Ιεραρχίας (PG 3).

Ειρηναίου, Έλεγχος και ανατροπή της ψευδωνύμου γνώσεως (ΒΕΠΕΣ 5).

Hucbaldi, De musica, έκδ. M. Gerbert, Scriptores ecclesiastici de musica sacra potissimum I, St. Blasien 1784, σελ. 103 εξ.

Θεοδώρου Προδρόμου, Εξήγησις εις τους εν ταις ιεραίς δεσποτικαίς εορταίς εκτεθέντας κανόνας παρά των αγίων μελωδών Κοσμά και Ιωάννου του Δαμασκηνού, έκδ. Η.Μ. Stevenson-J.-B. Pitra, Theodori Prodromi commentarios in carmina sacra melodorum Cosmae hierosolymitani et Ioannis Damasceni..., Romae 1888.

Θεοδώρου Στουδίτου, Επιτίμια (PG 99).

 Επιστολαί έκδ. J. Cozza-Luzi (A. Mai, Nova Patrum Bibliotheca VIII, I, Rom 1871).

Ιακώβου Εδέσσης, Υμνοι Σεβήρου Αντιοχείας κ.ά. Συριακό κείμενο - αγγλική μετάφραση, έκδ. Ε. W. Brooks (*PO VI καί VII*).

Ιωάννου Λάσκαρη, Η ερμηνεία και παραλλαγή της μουσικής τέχνης, έκδ. Ch. Bentas, «The Treatise on Music by John Laskaris», SEC II (1971), σελ. 22 εξ.

Παραλλαγή της μουσικής τέχνης, στο χφ. ΑΓ. Δ 570 (βλ. κεφ. 7.1.).

Ιωάννου Πατριάρχου Ιεροσολύμων, Βίος Ιωάννου του Δαμασκηνού, (PG 94 και ASS Μάιος ΙΙ). Ιωάννου Πλουσιαδηνού, Ερμηνεία της παραλλαγής των κυρίων και πλαγίων ήχων και διφώνων

Ιωάννου Πλουσιαδηνού, Ερμηνεία της παραλλαγής των κυρίων και πλαγίων ήχων και διφώνων και τετραφώνων και των λοιπών, στα χφφ. ΑΓ. Δ 570 και Α 968 (βλ. κεφ.7.1.).

Κασσιόδωρου, Institutiones musicae, έκδ. Μ. Gerbert, Scriptores ecclesiastici de musica sacra potissimum I, St. Blasien 1784, σελ. 15 εξ. και R.A.B. Mynors, Cassiodori Senatoris institutiones, Oxford 1937, σελ. 142 εξ.

Κλήμεντος Αλεξανδρέως, Παιδαγωγός (ΒΕΠΕΣ 8).

Στρωματείς (ΒΕΠΕΣ 7).

τι Εκ, των ,του Θεοδότου επιτομαί (ΒΕΠΕΣ 8).

Κωνσταντίνου Ακβοπολίτου, Λόγος εις τόν 'Αγιον Ιωάννην τον Δαμασκηνόν (PG 140 και ASS Μάιος II).

Κωνσταντίνου Πορφυρογεννήτου, Έκθεσις της βασιλείου τάξεως, έκδ. A.Vogt, Constantin Porphyrogénète, Le livre des cérémonies, τόμ. Ι-ΙΙ, Paris 1935 - 1939.

Μανουήλ Χρυσάφου λαμπαδαρίου, Περί των ενθεωρουμένων τη ψαλτική τέχνη και ων φρονούσι κακώς τινες περί αυτών, έκδ. Α. Παπαδοπούλου-Κεραμέως, «Μανουήλ Χρυσάφης, λαμπαδάριος του βασιλικού κλήρου», VV 8 (1901), σελ. 534 εξ., Κ. Ψάχου, «Δημοσίευσις αρχαίων ανεκδότων χειρογράφων περί της εκκλησιαστικής ημών μουσικής, Εφημερίς Φόρμιγξ, έτος Β΄, αριθ. 5, 15 Μαρτίου (1903), σελ. 3 εξ., L. Tardo, L' antica melurgia bizantina, Grottaferrata 1938, σελ. 230 εξ. και Ε. Βαμβουδάκη, Συμβολή εις την σπουδήν της παρασημαντικής των Βυζαντινών μουσικών, τόμ. Α΄, Σάμος 1938, σελ. 35 εξ.

Νικομάχου, Αρμονικόν εγχειρίδιον, έκδ. C. Janus, Musici scriptores graeci, Lipsiae 1895-99, σελ. 237 εξ.

Notkeri, De musica, έκδ. M. Gerbert, Scriptores ecclesiastici de musica sacra potissimum I, St. Blasien 1784, σελ. 95 εξ.

Παρακλητική ήτοι Οκτώηχος η μεγάλη, έκδ. Ρώμης 1885 και Μ. Σαλιβέρου, Αθήναι.

Παχυμέρη Γ., Περί αρμονικής, ήγουν μουσικής έκδ. Μ.Α.Ι.Η.Vincent, Notices sur divers manuscrits grecs relatifs à la musique στο Notices et extraits de manuscrits de la bibliothèque du Roi XVI, 2, Paris 1947, σελ. 401 εξ. και Ρ. Tannery - Ε. Stéphanou, Quadrivium de Georges Pachymère ου σύνταγμα των τεσσάρων μαθημάτων, αριθμητικής, μουσικής, γεωμετρίας και αστρονομίας, StT 94, Vaticano 1940.

Πεντηκοστάριον, έκδ. Αποστολικής Διακονίας Εκκλησίας της Ελλάδος, Αθήναι 1959.

Πλάτωνος έργα, έκδ. Οξφόρδης.

Πλουτάρχου, Περί μουσικής, έκδ. Κ. Ziegler, Plutarchi Moralia, BSGRT, Lipsiae 1966.

Πτολεμαίου, Αρμονικά, έκδ. J. Wallis, Κλαυδίου Πτολεμαίου, Αρμονικών βιβλία Γ΄, Οχοπίι 1682, του ίδιου, Opera Mathematica III, Oxoniae 1699, σελ. 1-152 και Ι. Düring, Die Harmonielehre des Klaudios Ptolemaios, Göteborg 1930 (φωτ. ανατ. Hildesheim 1982).

Τροπολόγιον, ήτοι Οκτώηχος, στο χφ. Vindob. Theol. Gr. 146.

Τροπολόγιον, (χφ. Corsinius 336, ια΄ αι.), έκδ. J.-B. Pitra, Analecta sacra spicilegio solesmensi parata I, Parisiis 1876, σελ. 663 εξ.

Τυπικόν της εκκλησιαστικής ακολουθίας της εν Ιεροσολύμοις Αγίας Λαύρας του οσίου και Θεοφόρου Πατρός ημών Σάββα (Τυπικόν Αγίου Σάββα), έκδ. Σπυρίδωνος ιεροδιακόνου του Παπαδοπούλου, Ενετίησιν 1771.

Τυπικόν Αγίας Σοφίας Κωνσταντινουπόλεως, έκδ. J. Mateos, Le Typicon de la Grande Église I-II, OCA 165-166, Roma 1962-63.

Τυπικόν Μονής Ευεργέτιδος, έκδ. A. Dmitrievskij, Opisanie liturgičeskih rukopisei I, Τυπικά, Kiev

Ψευδο-Ζώσιμου - Ανώνυμου, Μουσική και χημεία, έκδ. Μ. Berthelot - Ch.Em. Rouelle, Collection des anciens alchemistes grecs, Paris 1888, σελ. 219 και 433 εξ.

Ωρολόγιον το μέγα, έκδ. Αποστολικής Διακονίας Εκκλησίας της Ελλάδος, Αθήναι 1967.

## Β. ΓΕΝΙΚΑ ΒΟΗΘΗΜΑΤΑ

Abert H., Die lehre vom Ethos in der griechischen Musik, Leipzig 1899.

Abert H., Die Musikanschauung des Mittelalters und ihre Grundlagen, Leipzig 1905.

Αλυγιζάκη Α., Θέματα εκκλησιαστικής μουσικής, Θεσσαλονίκη 1978.

«Βυζαντινή μουσική», Ελλάδα, ιστορία και πολιτισμός, τόμ. 4, Το Βυζάντιο, έκδ.
 Μαλλιάρης-Παιδεία, 1981, σελ. 254-267 και 271.

«Η λειτουργική μουσική κατά το Μ. Βασίλειο», ΤΕΜΒ, Θεσσαλονίκη 1981, σελ.
 255-281.

Αμαργιαννάκη Γ., Συμβολή εις την μελέτην της δημώδους κρητικής μουσικής, Ηράκλειον-Κρήτης 1967

Amargianakis G. An analysis of Stichera in the Deuteros Modes. The Stichera Idiomela for the Month of September in the Modes Deuteros, Plagal Deuteros and Nenano, Transcribed from the Manuscript Sinai 1230 (A.D.1365) I-II, CIMAGL 22, Copenhague 1977.

«The Chromatic Modes», XVI. Internationaler Byzantinistenkongress, Aktem II/7,
 Jahrbuch der Österreichischen Byzantinistik 32/7, Wien 1982, σελ. 7-17.

Αναγνώστου Σταυράκη, Η λεσβιάς φδή, Σμύρνη 1850.

Anderson W.D., Ethos and Education in Greek Music, Cambridge Mss. 1966.

Αντωνιάδου Ε., «Περί των εν ταις ιεραίς ημών ακολουθίαις Προκειμένων και Αλληλουαρίων».

- ΠΧΑΕ, περίοδος Γ΄, Β (1936), σελ. 17-56.
- «Περί του ασματικού ή βυζαντινού κοσμικού τύπου των ακολουθιών της ημερονυκτίου προσευχής», Θεολογία 20 (1949), σελ. 704-724 · 21 (1950), σελ. 43-46 · 22 (1951), σελ. 386-401 και 557-567.
- Αρχατζικάκη Ιακ., «Τι εστί Ψαλτική και περί της ετυμολογίας των σημαδίων ταύτης υπό Γαβριήλ Ιερομονάχου», ΠΕΑ, τεύχος Β΄ (1900), σελ. 75-96.
- Auda A., Les modes et les tons de la musique et spécialement de la musique médiévale, Bruxelles 1930 ( φωτ. ανατ. Hildesheim 1979).
  - «Contribution à l' histoire de l' origine des modes et des tons gregoriens», RCG
     XXXVI (1932), σελ. 33 εξ.
- Ayoutanti A.-Stöhr M.-Höeg C., «The Hymns of the Hirmologium» I, MMB Transcripta VI, Copenhague 1952.
- Ayoutanti A.-Tillyard H.J.W., «The Hymns of the Hirmologium» III, 2, MMB Transcripta VIII, Copenhagen 1956.
- Βαλληνδρά Α., «Ιστορική συνάφεια της προ και μετά την άλωσιν βυζαντινής μουσικής», Εκκλησία 24 (1969), σελ. 534-536.
- Βαμβουδάκη Ε, Συμβολή εις την σπουδήν της παρασημαντικής των Βυζαντινών μουσικών, τόμ. Α , Σάμος 1938.
- Baumstark A., Festbrevier und Kirchenjahr der syrischen Jakopiten, Paderborn 1910.

   Liturgie comparée, Chevetogne 1953.
- Bentas Ch., «The Treatise on Music by John Laskaris», SEC 11 (1971), σελ. 21-27.
- Βεργωτή Γ., Η νηστεία της Μ. Τεσσαρακοστής, Θεσσαλονίκη 1983.
- Berthelot M.-Ruelle Ch.Em., Collection des anciens alchimistes grecs I-III, Paris 1887-88.
- Βλυζιώτη Θ.-Παπαναστασίου Χ., Πλάτωνος Τίμαιος, αρχαίον κείμενον, εισαγωγή, μετάφρασις, σχόλια, Αθήναι 1939.
- Bouvy E., Poètes et mélodes. Étude sur les origine du rythme tonique dans l' hymnographie de l' Église grecque, Nîmes 1886.
- Chailley J., Histoire musicale du Moyen Age, Paris 19692.
  - «Le mythe des modes grecs», AM XXVIII (1956), σελ. 137-163.
- Χαλάτζογλου Π., «Σύγκρισις της αραβοπερσικής μουσικής προς την ημετέραν εκκλησιαστικήν»,  $\Pi EA$ , τεύχος  $\mathbf{B}^*$  (1900), σελ. 68-75.
- Χαραλάμπους Οικονόμου, Βυζαντινής μουσικής χορδή, Πάφος Κύπρου 1940.
- Χαστούπη Α., Παλαιά Διαθήκη, έκδ. Δ. Δημητράκου, 1955.
- Χατζηγιακουμή Μ., Μουσικά χειρόγραφα τουρκοκρατίας (1453-1832) Ι, Αθήνα 1975.
  - Χειρόγραφα εκκλησιαστικής μουσικής 1453-1820 (Εθνική Τράπεζα της Ελλάδος),
     Αθήναι 1980.
- Χατζιδάκι Γ., Κρητική μουσική, Αθήναι 1958.
- Χρήστου Π., Η υμνογραφία της αρχαϊκής Εκκλησίας, Θεσσαλονίκη 1959.
  - «Η γένεσις του κοντακίου», Κλ 6 (1974), σελ. 273-349.
    - «Το άσμα το καινόν κατά Κλήμεντα Αλεξανδρέα», Κλ 9 (1977), σελ. 223-233.
- Christ W., «Über die Bedeutung von Hirmos, Troparion und Kanon in der griechischen Poesie des Mittelalters erläutert an der Hand einer Schrift des Zonaras», SAWM (1870), ii, σελ. 65-108.
- Christw., -Paranikas M., Anthologia graeca carminum christianorum, Lipsiae 1871 (φωτ. ανατ. Hildesheim 1963).
- Χρυσάνθου, Θεωρητικόν μέγα της μουσικής, Τεργέστη 1832 (φωτ. ανατ. Αθήναι 1976-77).
  - Εισαγωγή εις το θεωρητικόν και πρακτικόν της εκκλησιαστικής μουσικής, Εν Παρισίοις 1821 (φωτ. ανατ. Αθήνα 1977).

- Conomos D., Byzantive Trisagia and Cheroubika of the Fourteenth and Fifteenth Centuries,
  Thessaloniki 1974.
  - «The Treatise of Manuel Chrysaphis», Report of the 11<sup>th</sup> Congress of the Internasional Musicological Society II, Koperhagen 1972, σελ. 748-751.
- Daniélou J., Αγία Γραφή και λειτουργία (μτφρ. Κέντρου Βιβλικών Μελετών, Άρτος Ζωής), Αθήνα 1981.
- Δετοράκη Θ., Κοσμάς ο Μελωδός, βίος και έργο, ΑΒ 28, Θεσσαλονίκη 1979.
- Dix G., The Shape of the Liturgy, London 1960.
- Dmitrievskij A., Opisanie lityrgičeskih tukopisei I, Τυπικά, Kiev 1895 (φωτ. ανατ. Hildesheim 1965).
- Dragoumis M., «The Survival of Byzantine Chant in the Monophonic Music of the Modern Greek Church», SEC I (1966), σελ. 9-36.
- Δρίτσα Δ., Η ποίησις των Γνωστικών, Αθήναι 1979.
- Egender N., «Gélébrasion du dimanche», Dimanche. Office selon les huit tons. 'Οκτώηχος, RÉRB 3, Chevetogne 1972, σελ. 11-36.
- Ευστρατιάδου Σ.-Αρκαδίου Βατοπεδινού, Κατάλογος των εν τη Ιερά Μονή Βατοπεδίου αποκειμένων κωδίκων, Paris 1924.
- Ευστρατιάδου Σ., Ειρμολόγιον, Μνημεία Αγιολογικά 9, Chennevières-sur-Marne 1932.
- Φιλοξένους Κ., Θεωρητικόν στοιχειώδες της μουσικής, Κωνσταντινούπολις 1859.
  - Λεξικόν της ελληνικής εκκλησιαστικής μουσικής, Κωνσταντινούπολις 1868.
- Finkelstein S., Εισαγωγή στο νόημα της μουσικής (μτφρ. Μανώλη Κορνήλιου) «Εκδοτική Εστία». Floros C., Universale Neumenkunde I-III, Kassel 1970.
  - «Fragen zum musicalischen und metrischen Aufbau der Kontakien», Actes du XII<sup>e</sup>
     Congrès internasionale d'études byzantines, Ochride 1961, II (Beograd 1964), σελ.
     563-569.
- Φουντούλη Ι., Η εικοσιτετράωρος ακοίμητος δοξολογία, Αθήναι 1963.
  - «Εγκαινίων ανάμνησις», ΘΗΕ 5, σελ. 323-324.
  - Εικοσιτετράωρον Ωρολόγιον, Κείμενα Λειτουργικής 16, Θεσσαλονίκη 1978.
  - Ακολουθία του Ευχελαίου, Κείμενα Λειτουργικής 15, Θεσσαλονίκη 1978.
  - Η ακολουθία του όρθρου, Θεσσαλονίκη 1966.
  - Απαντήσεις εις λειτουργικάς απορίας Δ΄, Θεσσαλονίκη 1982.
- Φριλλίγγου Κ., Οι ψαλμοί του Δαβίδ, Εκδόσεις Ηριδανός.
- Φυτράκη Α., Η εκκλησιαστική ημών ποίησις κατά τας κυριωτέρας αυτής φάσεις, Αθήναι 1957.
  - Η ευρυτέρα αναδιάρθρωσις της εκκλησιαστικής μας παιδείας επιτακτική ανάγκη, Εν Αθήναις 1984.
- Φωκαέως Θ., Πανδώρα, τόμ. Α΄-Β΄, Κωνσταντινούπολις 1843-46 (φωτ. ανατ. «Κουλτούρα», αριθ. 22).
- Fyrillas A., «A propo du premier dimanche après Pâques dans l' Église Orthodoxe», LO 39 (1965), σελ. 139-147.
- Gaisser H., Le système musical de l' Église grecque d' arprès la tradition, Rome 1901.
- Gastoué A., Introduction à la paléographie musicale byzantine. Cataloque des manuscrits de musique byzantine de la Bibliothèque Nasionale de Paris et des bibliothèques publiques de France, Paris 1907.
  - Les origines du chant romain, Paris 1907.
  - «La psalmodie traditioenelle des huit tons», TSG XIV (1908), σελ. 193 εξ.
  - «L' importance musicale, liturgique et philologique du ms. Hagiopolites», Byz V (1929-30), σελ. 347-355.
  - «L' origine lointaine des huit tons liturgiques», RCG XXXIV (1930), σελ. 126-132.

- «Über die 8 'Töne', die authentischen und die plagalen», KmJ XXV (1930), σελ.
   25-30.
- Gerbert M., De cantu et musica sacra a prima ecclesiae aetate usque ad praesens tempus II, S. Blasii 1774 (φωτ. ανατ. Graz 1968).
  - Scriptores ecclesiastici de musica sacra potissimum I, St. Blasien 1784 (φωτ. ανατ. Hildesheim 1963).
- Gérold Th., Les Pères de l'Église et la musique, Paris 1931.
- Gevaert F.A., Histoire et théorie de la musique de l' antiquité I-II, Gand 1875-1881 (φωτ. ανατ. Hildesheim 1965).
  - Les origines du chant liturgique de l' Église Latine, Gand 1890 (φωτ. ανατ. Hildesheim 1971).
- Γεωργιάδου Θ., Η νέα μούσα, Σταμπούλ 1936.
- Γεωργιάδου Χ., Δοκίμιον εκκλησιαστικών μελών, Αθήνησι 1856.
- Gombosi O., «Studien zur Tonartenlehre des froühen Mittelalters» I, AM X (1938), σελ. 149-174 και III, XII (1940), σελ. 21-29,29-52.
  - Tonarten und Stimmungen der antiken Musik, Kopenhagen 1939.
  - «Key, Mode, Species», JAMS IV (1951), σελ. 20-26.
- Γρατσέα Γ., Το Σάββατον εν Κουμράν και τη Κ. Διαθήκη, Αθήναι 1971.
- Groningen G., First Century Gnosticism: Its Origins and Motifs, Leiden 1967.
- Grosdidier de Matons J., Romanos le Melode el les origines de la poesie religieuse à Byzance, Paris 1977.
- Hannick Ch. «Byzantinische Musik», στο Die hochsprachliche profane Literatur der Byzantiner II, έκδ. H. Hunger München 1978, σελ. 183-218.
  - «Le texte de l' Oktoechos», Dimanche. Office selon les huit tons. 'Οκτώηχος, PÉRB 3, Chevetogne 1972, σελ. 37-60.
- Höeg C., «La théorie de la musique byzantine», RÉG XXXV (1922), σελ. 321-334.
  - «Hirmologium Athum», MMB Série Principale (Facsimilés) II, Copenhagen 1938.
- Höeg C., Tillyard H.J.W.-Wellesz E., «Sticherarium», MMB Serie Principale (Facsimilés) I, Copenhague 1935.
- H. Hunger-O. Kresten-Ch. Hannick, Katalog der griechischen Handschriften der Österreichischen Nationalbibliothek 3/2, Wien 1984
- Idelsohn A.Z., «Parallelem zwischen gregorianischen und hebräisch-orientalischen Gesangsweisen», ZMW 4 (1922), σελ. 514-524.
- Janus C., Musici scriptores graeci, Lipsiae 1895-99 (φωτ. ανατ. Hildesheim 1962).
- Jeannin J. Puyade J., «L' Octoëchos syrien», OC n.s. 3 (1913), σελ. 82-104, 277-298 και DAGL 12,2, σελ. 1888-1900.
- Jeannin J. Puyade J.-Lassale A., Mélodies Liturgiques syriennes et chaldéennes I-II, 1924.
- Jonker G.H., Μανουήλ Βρυεννίου Αρμονικά, The Harmonics of Manuel Bryennius (Edited with Translation Notes Introduction and Index of Words by G.H. Jonker), Groningen 1970
- Καλλινίκου Κ., Εισαγωγή εις τον ιερόν Ψαλτήρα, Αλεξάνδρεια 1927.
- Καρά Σ., Γένη και διαστήματα εις την βυζαντινήν μουσικήν, Αθήναι 1970.
  - Μέθοδος της ελληνικής μουσικής. Θεωρητικόν Α΄-Β΄, Αθήναι 1982.
- Κέιβελη-Ζωγράφου Ι., Μουσικόν απάνθισμα (Μεδζμουάι Μακαμάτ) Α΄-Β΄, Κωνσταντινούπολις 1872-73.
- Κηλτζανίδου Π.Γ., Μεθοδική διδασκαλία θεωρητική τε και πρακτική προς εκμάθησιν και διάδοσιν του γνησίου εξωτερικού μέλους της καθ' ημας ελληνικής μουσικής κατ' αντιπαράθεσιν προς την αραβοπερσικήν, Κωνσταντινούπολις 1881 (φωτ. ανατ. Θεσσαλονίκη 1978).
- Krumbacher K., Ιστορία της βυζαντινής λογοτεχνίας Ι-ΙΙΙ (μτφρ. Γ. Σωτηριάδου), Εν Αθήναις

1897-1900 (φωτ. ανατ. Αθήναι 1974).

Λαδά Γ., Τα πρώτα τυπωμένα βιβλία βυζαντινής μουσικής, Αθήνα 1978.

Lamb J.A., The Psalms in Christian Worship, London 1962.

Λάμπρου Σ., Κατάλογος των εν ταις βιβλιοθήκαις του Αγίου Όρους ελληνικών κωδίκων Α΄-Β΄, Κανταβριγία 1895-1900.

Lamy Th. Jos., Sancti Ephraemi Syri hymni et sermones I-IV, Mechliniae 1882.

Langdon S., «Calendars of Lityrgies and Prayers», AJSL XLII (1925-26), σελ. 110-127.

Μαλτέζου Κ., «Περί των διατονικών κλιμάκων της ελληνικής εκκλησιαστικής μουσικής», ΕΕΒΣ 6 (1929), σελ. 321-327.

Maltezos C., «Sur les gammes diatoniques de la musique ecclésiastique grecque», ΠΑΑ 4 (1929), σελ. 326-340.

Μαξίμου Μητροπολίτου Λαοδικείας, Η εκκλησιαστική μουσική, Αθήναι 1963.

Mateos J., Le Typicon de la Grande Église I-II, OCA 165-166, Roma 1962-1963.

Ματσούκα Ν., «Μαθηματικές, φιλοσοφικές και θεολογικές έννοιες σε πατερικά κείμενα», ΓΠ 692 (1982), σελ. 259-279.

«Επιστημονικά, φιλοσοφικά και θεολογικά στοιχεία της Εξαημέρου του Μ. Βασιλείου», ΤΕΜΒ, Θεσσαλονίκη 1981, σελ. 45-147.

Merlie M., Études de musique byzantine. Le premier mode et son plagal, Paris 1935.

Μητσάκη Κ., Βυζαντινή υμνογραφία Α΄, Θεσσαλονίκη 1971.

Μιχαηλίδη Σ., Εγκυκλοπαιδεία της αρχαίας ελληνικής μουσικής, Αθήναι 1982.

Μισαηλίδου Μ., Νέον θεωρητικόν, Αθήναι 1902.

Monro D.B., The Modes of Ancient Greek Music, Oxford 1894.

Mowincel S., Psalmenstudien IV, Christiania 1924.

Μουσικής Επιτροπής του Οικουμενικού Πατριαρχείου (1883), Στοιχειώδης διδασκαλία της εκκλησιαστικής μουσικής, Κωνσταντινούπολις 1888 (φωτ. ανατ. Αθήνα 1978).

Μπεκατώρου Γ., «Παρακλητική», ΘΗΕ 10, σελ. 28-38.

- «Αλληλουάριον», ΘΗΕ 1, σελ. 203-204.

Μπρατσιώτου Π., Εισαγωγή εις την Παλαιάν Διαθήκην, Εν Αθήναις 1975<sup>2</sup>.

Νικοδήμου Αγιορείτου, Εορτοδρόμιον, Βενετία 1836.

Παγανά Ν., Διδασκαλία της καθόλου μουσικής τέχνης, ήτοι γραμματική της μουσικής γλώσσης, Κωνσταντινούπολις 1893.

Πάλλα Δ., «Ο ύμνος των Πράξεων του Ιωάννου, κεφ. 94-97 (Παρατηρήσεις στην πρωτοχριστιανική ποίηση)», *Mélanges offerts à Octave et Melpo Merlier*, τομ. 2, (Collection de l' Institut Français d' Athènes 93), Athènes 1956, σελ. 221-264.

Παπαδημητρίου Κ., Το μουσικόν ζήτημα εν τη Εκκλησία της Ελλάδος, Εν Αθήναις 1921.

«Τα προβλήματα της βυζαντινής μουσικής και αι σύγχρονοι έρευναι», ΠΑΑ 6 (1931), σελ. 53-58.

Παπαδοπούλου Γ., Συμβολαί εις την ιστορίαν της παρ' ημίν εκκλησιαστικής μουσικής, Εν Αθήναις 1890 (φωτ. ανατ. Αθήνα 1977).

Ιστορική επισκόπησις της βυζαντινής εκκλησιαστικής μουσικής, Εν Αθήναις 1904.

Παπαδοπούλου-Κεραμέως Α., Μαυρογορδάτειος βιβλιοθήκη, ήτοι γενικός περιγραφικός κατάλογος των εν ταις ανά την Ανατολήν βιβλιοθήκαις ευρισκομένων ελληνικών χειρογράφων, καταρτισθείσα και συνταχθείσα κατ' εντολήν του εν Κωνσταντινουπόλει Ελληνικού Φιλολογικού Συλλόγου, Εν Κωνσταντινουπόλει 1884-88.

- Ιεροσολυμιτική βιβλιοθήκη, ήτοι κατάλογος των εν βιβλιοθήκαις του αγιωτάτου αποστολικού τε και καθολικού ορθοδόζου πατριαρχικού θρόνου των Ιεροσολύμων και πάσης Παλαιστίνης αποκειμένων ελληνικών κωδίκων Α΄-Ε΄, Πετρούπολις 1891-1915 (φωτ. ανατ. Bruxelles 1963).
- «Βυζαντινής εκκλησιαστικής μουσικής εγχειρίδια», BZ VIII (1899), σελ. 111-121.

«Μανουήλ Χρυσάφης, λαμπαδάριος του βασιλικού κλήρου», VV 8 (1901), σελ.
 526-545.

Παπαδοπούλου Χρ., Ιστορία της Εκκλησίας των Ιεροσολύμων, Αθήναι 1970.

Παπανούτσου Ε., Αισθητική, Αθήναι 19694.

Παρανίκα Μ., «Το παλαιόν σύστημα της εκκλησιαστικής μουσικής», ΕΦΣΚ ΚΑ (1887-89), σελ. 164-176.

Parisot J., «Les huit modes du chant syrien», TSG (1901), σελ. 258-262.

Petit L., «Antiphone dans la liturgie grecque», DACL 1,2, σελ. 2461-2488.

Petresco I.D., Études de paléographie musicale byzantine, Bucarest 1967.

Pitra J.-B., Hymnographie de l' Église grecque, Rome 1867.

- Juris ecclesiastici graecorum historia et monumenta II, Rome 1868.
- Analecta sacra spicilegio solesmensi parata I, Parisiis 1876 (φωτ. ανατ. 1966).
- Poirée E., «Chant des sept voyelles, analyse mysicale», Congrès internasional d' histoire de la musique, Paris 1900, σελ. 28-38.

Preisendanz K., Papyri graecae magicae II, Stuttgart 1974.

- Ψάχου Κ., «Δημοσίευσις αρχαίων ανεκδότων χειρογράφων περί της εκκλησιαστικής ημών μουσικής» (Μανουήλ Χρυσάφου, Περί των ενθεωρουμένων...), Εφημερίς Φόρμιγξ, έτος Β΄, αριθ. 5, 15 Μαρτίου 1903, σελ. 3-4 αριθ. 6, 30 Μαρτίου (1903), σελ. 3 αριθ. 7, 15 Απριλίου (1903), σελ. 3-4 αριθ. 8, 30 Απριλίου (1903), σελ. 4 και 9-10, 15-30 Μαΐου (1903), σελ. 6.
  - «Δημοσίευσις αρχαίων ανεκδότων χειρογράφων περί της εκκλησιαστικής ημών μουσικής» (Παχωμίου μοναχού, Ερμηνεία εις την μουσικήν), Εφημερίς Φόρμιγς, έτος Β΄ αριθ. 8, 30 Απριλίου (1903), σελ. 2-3 και αριθ. 9-10, 15-30 Μαΐου (1903), σελ. 6-7.
  - «Δημοσίευσις αρχαίων ανεκδότων χειρογράφων περί της εκκλησιαστικής ημών μουσικής» (Κυρίλλου Μαρμαρινού, Εισαγωγή μουσικής), Εφημερίς Φόρμιγξ, περίοδος Β΄, έτος Α΄, αριθ. 1, 15 Μαρτίου (1905), σελ. 4 και αριθ. 3-4, 15-30 Απριλίου (1905), σελ. 6-7.
  - «Δημοσίευσις αρχαίων χειρογράφων» (Ανωνύμου, Κανόνια των οκτώ ήχων), Εφημερίς Φόρμιγξ, περίοδος Β΄, έτος Β΄, αριθ. 3-4, 15-31 Μαΐου (1906), σελ. 5-6 αριθ. 7-8, 15-31 Ιουλίου (1906), σελ. 6 αριθ. 11-12, 15-30 Σεπτεμβρίου (1906), σελ. 7-8 αριθ. 19-20, 15-31 Ιανουαρίου (1907), σελ. 6-7 και αριθ. 23-24, 15-31 Μαρτίου (1907), σελ. 7-8.
  - «Επιστολιμαία διατριβή», Εφημερίς Φόρμιγξ, περίοδος  $\mathbf{B}'$ , έτος  $\mathbf{B}'$ , αριθ. 11-12 (1906), σελ. 4-6.
  - Η παρασημαντική της βυζαντινής μουσικής, Εν Αθήναις 1917<sup>1</sup>, Αθήναι 1978<sup>2</sup>
     (επιμέλεια β΄ έκδ., εισαγωγή: Γ. Χατζηθεοδώρου).
  - Το οκτάηχον σύστημα της βυζαντινής μουσικής, εκκλησιαστικής και δημώδους,
     και το της αρμονικής συνηχήσεως (επιμέλεια έκδ., εισαγωγή: Γ. Χατζηθεοδώρου),
     Νεάπολις-Κρήτης 1980.
- Ψαριανού Διονυσίου-Μητροπολίτου, Η αρχαία μουσική του Ακαθίστου Ύμνου, Εν Αθήναις 1961 (Ανάτυπον εκ του τιμητικού τόμου επί τω Ιωβηλαίω του Σεβασμιωτάτου Μητροπολίτου Φιλίππων-Νεαπόλεως-Θάσου Χρυσοστόμου).
  - «Η Θεοτόκος εν τη ορθοδόξω υμνωδία», Πόνημα Εύγνωμον (τιμητικός τόμος στο Βασίλειο Βέλλα), Εν Αθήναις 1969, σελ. 309-339.
- Raasted J., «Intonation Formulas and Modal Signatures in Byzantine Musical Manuscripts», MMB Série Supsidia VII, Copenhagen 1966.
  - «Hirmologium Sabbaiticum», MMB Série Principale VIII, 1-2, Copenhagen 1968.

- The Hagiopolites, A Byzantine Treatise on Musical Theory, CIMAGL 45, Copenhague 1983.
- Rebours J.-B., «Quelques manuscrits de musique byzantine», ROC 9 (1904), σελ. 299-309 και 10 (1905), σελ. 1-14.
  - Traité de psaltique, theorie et pratique du chant dans l'Église grecque, Paris 1906.
  - «Πραγματεία του XV αιώνος περί βυζαντινής μουσικής», (Γαβριήλ ιερομονάχου,
    Τι εστί ψαλτική), Εφημερίς Φόρμιγξ, περίοδος Β΄, έτος ΣΤ΄ (Η΄), αριθ. 1-2, 15-31
    Ιουλίου (1910), σελ. 5-6 · αριθ. 3-4, 15-31 Αυγούστου (1910), σελ. 5-6 · αριθ. 5-6,
    15-30 Σεπτεμβρίου (1910), σελ. 6-7 · αριθ. 7-8, 15-31 Οκτωβρίου (1910), σελ. 6-7 · αριθ. 9-10, 15-30 Νοεμβρίου (1910), σελ. 4-5 · αριθ. 11-12, 15-31 Δεκεμβρίου (1910),
    σελ. 6-7 και αριθ. 13-14, 15-31 Ιανουαρίου (1911), σελ. 7.
  - «Διατριβή περί τόνων και ήχων κατά την μεσαιωνικήν και βυζαντινήν εποχήν», Εφημερίς Φόρμιγξ, περίοδος Β΄, έτος ΣΤ΄ (Η΄), αριθ. 13-14, 15-31, Ιανουαρίου (1911), σελ. 4-6 αριθ. 15-16, 15-28 Φεβρουαρίου (1911), σελ. 6-7 και αριθ. 17-18, 15-31 Μαρτίου (1911), σελ. 5-6.
- Reese G., Music in the Middle Ages, London 1941.
- Ραιδεστηνού Γ., Η Αγία και Μεγάλη Εβδομάς, Κωνσταντινούπολις 1884 (φωτ. ανατ., Νεάπολις Κρήτης 1975).
- Ruelle Ch. Em., «Le chant des sept voyelles grecques d'après Démétrius et le papyrus de Leyde», *RÉG* II (1889), σελ. 38-44.
- Sachs C., The History of Musical Instruments, New York 1940.
  - The Rise of Music in the Ancient World East and West, New York 1943.
- Σάθα Κ., Ιστορικόν Δοκίμιον περί του θεάτρου και της μουσικής των Βυζαντινών, Εν Βενετία 1878 (φωτ. ανατ. Αθήνα 1979).
- Σακελαριάδου Α., Ο Τέρπανδρος, Αθήναι 1881.
- Σακελλαρίου Γ., Πυθαγόρας ο διδάσκαλος των αιώνων, Αθήναι 1963.
- Schirò G., «Η βυζαντινή λογοτεχνία της Σικελίας και της Κάτω Ιταλίας», Ελληνικά 17 (1962), σελ. 170-187.
- Sendrey A., Music in the Social and Religius Life of Antiquity, New Jersey, 1974.
- Seppälä H. Bysanttilaiset ekhokset ja ortodoksinen kirkkolaulu Suomessa, Acta musicologica fennica 13, Helsinki 1981.
- Serkoyan N. Tahmizian N. Outtier B., «Recherches sur la genèse de L' Octoéchos arménien» στο Essays on Armenian music, έκδ. Vrej Nersessian, London 1978, σελ. 51-128.
- Σιμωτά Π., Αι αμετάφραστοι λέξεις εν τω κειμένω των Ο΄, Θεσσαλονίκη 1968.
- Σπυρίδωνος Λαυριώτου-Σ. Ευστρατιάδου, Κατάλογος των κωδίκων της Μεγίστης Λαύρας, τεύχος  ${\bf B}'$  και  ${\bf \Gamma}'$ , Paris 1925.
- Στάθη Γρ., «Η βυζαντινή μουσική στη λατρεία και την επιστήμη», Bu 4 (1972), σελ. 389-438.
  - «Η παλαιά βυζαντινή σημειογραφία και το πρόβλημα μεταγραφής της εις το πεντάγραμμον», Βυ 7 (1975), σελ. 193-320 και 427-460.
  - Τα χειρόγραφα βυζαντινής μουσικής, 'Αγιον 'Όρος, Κατάλογος περιγραφικός των χειρογράφων κωδίκων βυζαντινής μουσικής των αποκειμένων εν ταις βιβλιοθήκαις των ιερών Μονών και Σκητών του Αγίου 'Όρους Α΄ Β΄, Αθήναι 1975-76.
  - «Η εξήγησις της παλαιάς βυζαντινής σημειογραφίας», IBM Μελέται 2, Αθήναι 1978.
  - «Οι αναγραμματισμοί και τα μαθήματα της βυζαντινής μελοποιΐας», IBM Μελέται
     3, Αθήναι 1979.
- Στεφανίδου Μ., «Μουσική και χρυσοποιία κατά τους Βυζαντινούς χυμευτάς», ΕΕΒΣ 4 (1927), σελ. 39-45
- Στεφανίδου Β., «Σχεδίασμα περί μουσικής ιδιαίτερον εκκλησιαστικής», ΠΕΑ, τεύχος Ε΄ (1902). σελ. 207-279.

- Στεφάνου Α΄ Δομεστίκου, Ερμηνεία της εξωτερικής μουσικής και εφαρμογή αυτής εις την καθ' ημάς μουσικήν, Κωνσταντινούπολις 1843.
- Στεφάνου Λαμπαδαρίου, Κρηπίς ήτοι στοιχειώδης διδασκαλία του θεωρητικού και πρακτικού της εκκλησιαστικής μουσικής, συνταχθείσα προς χρήσιν των σπουδαζόντων αυτήν κατά την νέαν μέθοδον και μετά προσθήκης εξηγήσεως της εξωτερικής μουσικής, Κωνσταντινούπολις 1875.
- Stevenson H.M.-J.-B.Pitra, Theodori Prodromi commentarios in carmina sacra melodorum Cosmae hierosolymitani et Ioannis Damasceni..., Romae 1888.
- Στογιάννου Β., Η Πεντηκοστή (Πρ 2, 1-13), Θεσσαλονίκη 1979.
- Stöhr M., «Oktoechos», MGG 9, σελ. 1918-1920.
  - «Bryennios Manuel», MGG 2, σελ. 411-415.
- Strung O., «The Tonal System of Byzantine Music», MQ XXVIII (1942), σελ. 190-204.
  - «Intonations and Signatures of the Byzantine Modes», MQ XXXI (1945), σελ.
     339,355
  - «The Antiphons of the Octoechos», JAMS 13 (1960), σελ. 50-67.
  - «Specimina Notationum antiquiorum», MMB Série Principale VII, Copenhagen
     1966
  - Source Readings in Music History I, Antiquity and the Middle Ages (FABER), London-Boston 1981.
- Tannery P. Stéphanou E., Quatrivium de Georges Pachymère ου σύνταγμα των τεσσάρων μαθημάτων, αριθμητικής, μουσικής, γεωμετρίας και αστρονομίας, StT 94, Vaticano 1940.
- Tardo L., L' antica melurgia bizantina, Gottaferrata 1938.
  - «Hirmologium Cryptense», MMB Série Principale III, Rome 1951.
  - L' Ottoeco nei mss. melurgici, Grottaferrata 1955.
- Θέμελη Δ., «Μουσικοποιητική δομή στο ελληνικό δημοτικό τραγούδι», Λαογραφία ΚΗ (Αθήνα 1972), σελ. 66-80.
  - «Τό "Κανονάκι", ένα λαϊκό μουσικό όργανο. Έρευνα για την προέλευσή του»,
     Πρακτικά Α΄ Συμποσίου Λαογραφίας, ΙΜΧΑ 153 (1975), σελ. 35-54.
  - Παραδόσεις ιστορίας μουσικής, Θεσσαλονίκη 1981.
- Θερειανού Ε., Περί της μουσικής των Ελλήνων και ιδίως της εκκλησιαστικής, Εν Τεργέστη 1875 (φωτ. ανατ. Αθήναι 1975).
- Thibaut J.-B., «La notation de Saint Jean Damascène ou Hagiopolite», *Izvestija Russkago Archeologičeskago Instituta* III (Sofia 1898), σελ. 138-179.
  - «Les traités de musique byzantine», BZ IX (1900), σελ. 478-482.
  - Traités de musique byzantine», ROC 6 (1901), σελ. 593-609.
  - «Assimilation des "Êchoi" byzantins et des modes latins avec les anciens tropes grecs», Documents du Congrès internasional d' histoire de la musique, Paris 1901, σελ. 77-85.
  - Origine byzantine de la notation neumatique de l' Église latine, Paris 1907 (φωτ. ανατ. Hildesheim 1975).
  - Monuments de la notation ekphonétique et hagiopolite de l' Église grecque,
     Saint-Pétersbourg 1913 (φωτ. ανατ. Hildesheim 1976).
- Thodberg Ch., «Chromatic Alterations in the Sticherarium», Actes du XIIe Congrès internasional d'étude byzantines, Ochride 1961, II (Beograd 1964), σελ. 607-612.
- Thomas I., «Octoechos», NCE X, σελ. 640-641.
- Tillyard H.J.W., «The modes in Byzantine Music», ABSA XXII (1916-18), σελ. 133-156.
  - «Signatures and Candences of the Byzantine Modes», ABSA XXVI (1923-25), σελ.
     78-87.

- «Handbook of the Middle Byzantine Musical Notation», MMB Serie Supsidia I,
   Copenhague 1935.
- «The Hymns of the Sticherarium for November», MMB Transcripta II, Copenhague 1938.
- «The Hymns of the Octoechus» I-II, MMB Transcripta III και V, Copenhague 1940
   και 1949.
- «Twenty Cannons from the Trinity Hirmologium», MMB Transcripta IV, Boston 1952.
- «The Byzantine Modes in the Twelfth Century», ABSA XLVIII (1953), σελ.
   182-190.
- Τρεμπέλα Π., Εκλογή ελληνικής ορθοδόζου υμνογραφίας, Αθήναι 1949 (έκδ. β΄ επηυξημένη, Αθήναι 1978).
  - Το Ψαλτήριον μετά συντόμου ερμηνείας, Αθήναι 1955.
  - Αρχαί και χαρακτήρ της χριστιανικής λατρείας, Αθήναι 1962.
- Τσάμη Δ., Η διαλεκτική φύσις της διδασκαλίας Γρηγορίου του Θεολόγου, AB l, Θεοσαλονίκη 1969.
  - Η πρωτολογία του Μεγάλου Βασιλείου, ΒΚΜ 1, Θεσσαλονίκη 1970.
  - «Η ογδόη ημέρα», ΕΕΘΣΠΘ 17 (1972), σελ. 275-322.
- Τωμαδάκη Ε., Ιωσήφ ο υμνογράφος, βίος και έργον, Αθήναι 1971.
  - «Κανόνες της Παρακλητικής», Λειμών, ΕΕΒΣ ΛΘ΄-Μ΄ (1972-73), σελ. 253-274.
- Τωμαδάκη Ν., «Ειρμολόγιον», ΘΗΕ 5, σελ. 449.
  - «Επί της ανάγκης συντάξεως θησαυρού της λογίας βυζαντινής γλώσσης», ΕΕΒΣ
     33 (1964), σελ. 1-16.
  - Εισαγωγή εις την βυζαντινήν φιλολογίαν ΙΙ, Η βυζαντινή υμνογραφία και ποίησις,
     Αθήναι 1965.
- Tzetzes J., Über die altgriechische Musik in der griechischen Kirche, München 1874.
- Τζέτζη Ι., Περί της κατά τον μεσαίωνα μουσικής της ελληνικής Εκκλησίας, Εν Αθήναις 1882.
  - Η επινόησις της παρασημαντικής των κατά τον μεσαίωνα λειτουργικών και υμνολογικών χειρογράφων των ανατολικών Εκκλησιών, Αθήνησιν 1886.
- Vincent M.A.J.H., Notices sur divers manuscrits grecs telatifs à la musique, Notices et extraits de manuscrits de la bibliothèque du Roi XVI, 2, Paris 1847.
- Velimirovič M., «Byzantine Composers in Ms. Athens 2406», Essays Presented to Egon Wellesz, έκδ. J. Westrup, Oxford 1966, σελ. 7-18.
- Wachsmann K., Untersuchungen zum vorgregorianischen Gesang, Regensburg 1935.
- Wellesz E., «Die Struktur des serbischen Oktoëchos», ZMW II (1919-20), σελ. 140-148.
  - Aufgaben und Probleme auf dem Gebiete der byzantinischen und orientalischen Kirchenmusik, Münster i.W. 1923.
  - «Die Hymnen des Sticherarium für September», MMB Transcripta I, Copenhague
     1936
  - «Melito's Homily on the Passion: An Investigation into the Sources of Byzantine Hymnography», ZTS 44 (1943), σελ. 41-52.
  - «Music in the Treatise of Greek Gnostics and Alchemist, Ambix 4 (1951), σελ.
  - A History of Byzantine Music and Hymnography, Oxford 1949<sup>1</sup> και 1961<sup>2</sup>.
  - «Eastern Elements in Westerm Chant», MMB Supsidia II, Oxford-Boston 1947,
     Copenhagen 1967.
  - «Early Christian Music», NOHM II, σελ. 1-13.
  - «Music of the Eastern Churches», NOHM II, σελ. 14-57.

- Werner E. Sonne I., «Theory and Philosophy of Music in Judaeo-Arabic Literature», HUCA XVI (1941), σελ. 251-319 και XVII (1942-43), σελ. 511-572.
- Werner E., «The Psalmodic Formula Neannoe and its Origin», MQ XXVIII (1942), σελ. 93-99.
  - «The Oldest Sources of Octave and Octoechos», AM XX (1948), σελ. 1-9.
  - «The Origin of the Eight Modes of Music (Octoechos). A Study in Musical Symbolism», HUCA XXI (Cincinati 1948), σελ. 211-255.
  - «The Common Graund in the Chant of Church and Synagogue», ACISM (Paris 1952), σελ. 134-148.
  - The Sacred Bridge. The Interdependence of Liturgy and Music in Synagogue and Church during the First Millennium, London-New York 1959.
  - «Musical Tradition and its Transmitters betwen Synagogue and Church», YS II
     (1971), σελ. 163-180.

Winnington-Ingram R.P., Mode in Ancient Greek Music, Cambridge 1936.

Wright W., Catalogue of the Syriac Manuscripts in the British Museum I-III, London 1870-72.

Wulstan D., «The Origin of the Modes», SEC 2 (1971), σελ. 5-20.

Ζιάκα Γρ., Ο Αριστοτέλης στην αραβική παράδοση, Θεσσαλονίκη 1980.

Η εκτύπωση της εργασίας μας βρισκόταν στο τελευταίο στάδιο όταν δημοσιεύτηκε η κριτική έκδοση από τους Ch. Hannick - G.Wolfram, Gabriel Hieromonachos, Ablandlung über den Kirchengesang, MMB Corpus scriptorum de re musica I, Wien 1985.

## Γ. ΜΟΥΣΙΚΑ ΒΙΒΛΙΑ

- ΝΕΟΝ ΑΝΑΣΤΑΣΙΜΑΤΑΡΙΟΝ, μεταφρασθέν κατά την νεοφανή μέθοδον της μουσικής υπό των εν Κωνσταντινουπόλει μουσικολογιωτάτων διδασκάλων και εφευρετών του νέου μουσικού συστήματος... εκδοθέν σπουδή μεν επιπόνω του μουσικολογιωτάτου κυρίου Πέτρου του Εφεσίου..., Βουκουρέστι 1820.
- ΣΥΝΤΟΜΟΝ ΔΟΞΑΣΤΑΡΙΟΝ, του αοιδίμου Πέτρου Λαμπαδαρίου του Πελοποννησίου, μεταφρασθέν κατά την νέαν μέθοδον της μουσικής των μουσικολογιωτάτων διδασκάλων του νέου συστήματος, Βουκουρέστι 1820.
- ΔΟΞΑΣΤΙΚΑ, του ενιαυτού των δεσποτικών και θεομητορτικών εορτών και των εορταζομένων Αγίων, μελισθέντα παρά Πέτρου Λαμπαδαρίου του Πελοποννησίου, εξηγήθησαν δε κατά την νέαν μέθοδον παρά Γρηγορίου Λαμπαδαρίου, τόμ. Ι, Εν Παρισίοις 1821.
- ΔΟΞΑΣΤΑΡΙΟΝ, περιέχον τα δοξαστικά όλων των δεσποτικών και θεομητορικών εορτών των τε εορταζομένων Αγίων του όλου ενιαυτού του τε Τριωδίου και Πεντηκοσταρίου, μελοποιηθέν παρά Ιακώβου Πρωτοψάλτου της του Χριστού Μεγάλης Εκκλησίας, εξηγηθέν δε απαραλάκτως εις την νέαν της Μουσικής μέθοδον παρά Χουρμουζίου Χαρτοφύλακος, ενός των εφευρετών της βηθείσης μεθόδου. Νυν πρώτον εκδοθέν εις τύπον παρά Θεοδώρου Π.Π. Παράσχου Φωκαέως, τόμ. Ι, Εκ της εν Γαλατά Τυπογραφίας Ισάκ δε Κάστρου 1836.
- ΔΟΞΑΣΤΑΡΙΟΝ, Πέτρου του Πελλοποννησίου, περιέχον άπαντα τα Ιδιόμελα και Δοξαστικά του Εσπερινού, της Λιτής, των Αποστίχων και των Αίνων τα Απολυτίκια και Κοντάκια πασών των Δεσποτικών και Θεομητορικών εορτών, των εορταζομένων Αγίων του όλου ενιαυτού, του τε Τριωδίου και Πεντηκοσταρίου, εν ω προσετέθησαν και τινα αργά αρχαία μαθήματα μέχρι τουδε ανέκδοτα, κατά παραλληλισμόν εκ της αρχαίας

- προς την νέαν μέθοδον. Εκδίδοται υπό του μουσ. Π.Γ. Κηλτζανίδου Προυσαέως, τόμ. Ι-ΙΙ, Κωνσταντινούπολις 1882-86.
- ΤΟ ΔΟΞΑΣΤΑΡΙΟΝ, Πέτρου του Πελοποννησίου, εξηγηθέν πιστώς εκ της αρχαίας εις την καθ' ημάς γραφήν υπό του Πρωτοψάλτου της Μεγάλης του Χριστού Εκκλησίας Γεωργίου Βιολάκη, του αρχαίου μέλους αδιαφθόρου διαφυλαχθέντος, τόμ. Ι, Εν Κωνσταντινουπόλει 1899.
- ΕΙΡΜΟΛΟΓΙΟΝ ΤΩΝ ΚΑΤΑΒΑΣΙΩΝ, Πέτρου του Πελοποννησίου, μετά του συντόμου Ειρμολογίου Πέτρου Πρωτοψάλτου του βυζαντίου, εξηγημένα κατά την νέαν της Μουσικής μέθοδον μετά προσθήκης ικανών Μαθημάτων, ων εστερούντο εις το παλαιόν. επιθεωρηθέντα ήδη, και ακριβώς διορθωθέντα παρά του Διδασκάλου Χουρμουζίου Χαρτοφύλακος ενός των εφευρετών της βηθείσης μεθόδου. επιστασία δε ιδίου, Κωνσταντινούπολις 1825.
- ΕΙΡΜΟΛΟΓΙΟ ΤΩΝ ΚΑΤΑΒΑΣΙΩΝ, Πέτρου του Πελοποννησίου, μετά των κανόνων του όλου ενιαυτού και συντόμου Ειρμολογίου, εξηγημένα κατά την νέαν της μουσικής μέθοδον επιθεωρηθέντα ήδη και διορθωθέντα ακριβώς παρά Ιωάννου Λαμπαδαρίου, Κωνσταντινούπολις 1839.
- ΤΑΜΕΙΟΝ ΑΝΘΟΛΟΓΙΑΣ, περιέχον άπασαν την εκκλησιαστικήν ενιαύσιον ακολουθίαν εσπερινού, όρθρου, λειτουργίας, Μεγάλης Τεσσαρακοστής και της λαμπροφόρου Αναστάσεως, μετά τινων καλλοφωνικών ειρμών εν τω τέλει. Κατ' εκλογήν των εμμελεστέρων και ευφραδεστέρων μουσικων μαθημάτων των ενδοζοτέρων διδασκάλων παλαιών τε και νέων, εξηγηθείσαν εις την νέαν της Μουσικής μέθοδον, και μετά πάσης επιμελείας διορθωθείσαν ήδη εσχάτως παρά του εφευρέτου της ρηθείσης μεθόδου, διδασκάλου Χουρμουζίου Χαρτοφύλακος της του Χριστού Μεγάλης Εκκλησίας, τόμ. Ι-ΙΙ, Εν Κωνσταντινουπόλει 1824.
- ΜΟΥΣΙΚΗ ΒΙΒΛΙΟΘΗΚΗ, διηρημένη εις τόμους και περιέχουσα απάσης της ενιαυσίου ακολουθίας τα μαθήματα των αρχαίων επί της βυζαντινής εποχής και μετ' αυτήν μουσικοδιδασκάλων, μετά προσθήκης των μέχρι τούδε ανεξηγήτων, εκδίδεται εγκρίσει και αδεία της Α.Θ. Παναγιότητος και της Ιερ. Συνόδου παρά των μουσικοδιδασκάλων της Πατριαρχικής Σχολής της Εκκλησιαστικής Μουσικής, τόμ. Ι-ΙΙ, Εν τη πατριαρχική τυπογραφία (Κωνσταντινούπολις) 1868-69.

## **EYPETHPIA**

# 1. Ονομάτων

Αββάς Νείλος 90 Βαρδεσάνης 101 Αββάς Παμβώ 51,90,92 Βαρνάβας 60 Αββάς Παύλος 90 Βασίλειος Μέγας 50, 59, 60, 68, 70, 76, 77, 78, Αββάς Σιλουανός 91,92 79, 93, 94, 168 Αγιοπολίτης 33, 35, 36, 38, 85, 89, 108, 109, Βέλλας Β. 52 129, 135  $\epsilon\xi$ ., 141, 142, 143, 144, 147, 155, Βεργωτής Γ. 63 217, 220, 221 εξ., 228 Βιολάκης Γ. 194 Αθανάσιος Μέγας 50, 76, 77, 78 Βλασίου Αγίου Μονή 131 Αθανάσιος Πατριάρχης 124 Βλυζιώτης Θ. 87, 156 Αθήναιος 47, 48, 195 Βοήθιος 32, 33, 48, 94 Αιθερία 67, 93 Βρυέννιος Μ. 33, 34, 36, 37, 39, 88, 128, 129, Ακάκιος Χαλκεόπουλος 134, 154 137, 139, 140, 142, 160, 180, 195, 204, 205 Αλυγιζάκης Α. 74, 78, 80, 93, 94, 124, 141, 149, Γαβριήλ Ιερομόναχος 52, 53, 82, 134, 145 εξ., 192, 193 150, 159, 197, 213 Αλύπιος 137, 138, 170 Γαυδέντιος 39 Αμαργιανάκης Γ. 205, 209 Γερμανός, άγιος 81 Αναγνώστου Σταυράκης 203 Γερμανός, μοναχός 149, 152 Ανανεώτης 149 Γερμανός Νέων Πατρών 115, 118, 124, 134, 201 Ανατόλιος 112 Γερμανός Πατριάρχης Κωνσταντινουπόλεως Ανδρέας Κρήτης 117, 135, 166, 172 117 Αντωνιάδης Ε. 35, 90, 182, 183, 186, 187 Γεωργιάδης Θ. 218 Αντώνιος Λαμπαδάριος 203 Γεωργιάδης Χ. 215, 216 Ανώνυμος Α,Β,Ο κ.τ.λ. 141 εξ. Γουνελάς Σ. 79 Απόστολος Κώνστας Χίος 134, 154, 160, 203, Γούτας Θεσσαλονικεύς 124 207, 213, 214, 216, 217 Γρατσέας Γ. 56, 63 Αριστείδης Κοϊντιλιανός 28, 32, 39, 48, 170, Γρηγόριος Θεολόγος 55, 68, 69, 70, 71, 75, 180, 181, 195, 196, 197 112, 168, 170 Αριστόξενος 16, 32, 39, 45, 50, 106, 179, 196 Γρηγόριος λαμπαδάριος, Πρωτοψάλτης 109, Αριστοτέλης 43, 45, 46, 47, 52, 77 199, 200, 201, 203 Αρμόνιος 99, 101 Αρσένιος Ιερομόναχος 124 Γρηγόριος Μπούνης Αλυάτης 161, 163 Γρηγόριος Νύσσης 34, 50, 75, 76, 77, 79, 100 Αρχατζικάκης Ιάκωβος 145, 146, 159 Γριτσάνης Π. 154 Αυγουστίνος 69 Αφθονίδης Γερμανός 194 Δαβίδ 21, 22, 49, 144, 227 Δαμιανός, μουσικός 124 Βακχείος Γέρων 39, 48, 51, 155, 196 Δανιήλ Πρωτοψάλτης 124 Βαλεντίνος 57, 61 Βαλληνδράς Α. 209 Δετοράκης Θ. 105, 108 Δημητράκος Δ. 140 Βαμβαλής Γ. 80 Δημήτριος δομέστιχος 124 Βαμβουδάκης Γ. 29, 51, 146, 149, 150, 154, 156,

157, 159, 161, 198, 199, 203, 213, 229

Δημήτριος Φαληρέας 57

Δίδυμος Αλεξανδρέας 196 Ιωάννης μοναχός 117, 173 Ιωάννης Πατριάρχης Ιεροσολύμων 105, 106, Διονύσιος Αρεοπαγίτης 48, 76, 79, 80 Δραγούμης Μ. 204 107, 113 Δρίτσας Δ. 62, 100 Ιωάννης Πλουσιαδηνός 134, 145, 153, 154, 155, 156, 157, 158, 161, 163, 164, 196, 203, 207, Εθνική Βιβλιοθήκη Αθηνών 159, 160 213, 220, 235, 239 Ειρηναίος 56, 57, 61, 100 Ιωάννης Πρωτοψάλτης (ιη΄ αι.) 124 Ευκλείδης 45, 195 Ιωάννης Πρωτοψάλτης (ιθ΄ αι.) 201, 215(;), 217 Ευστρατιάδης Σ. 116, 117, 118, 119, 121, 122 Ιωάννης Χρυσόστομος 50, 78, 168 Εφραίμ Σύρος 99, 100, 101, 107 Ιωάσαφ μοναχός 194 Ιωάσαφ νέος Κουκουζέλης 119 Ζιάκας Γ. 86, 180 Ιωσήφ 118 Ζωναράς 51 Ιωσήφ Στουδίτης 72 Ιωσήφ (Στουδίτης;) 228 Ηθικός 149, 150 Ιωσήφ Υμνογράφος 15, 113, 171, 172, 173, 174 Ηρώδης 97 Ησαΐας 79 Καλλίνικος Κ. 26, 27 Θάμυρης Α. 200 Καλλίνικος Χ. 203 Καμαράδος Ν. 215 Θέμελης Δ. 46, 160, 218 Καμπάνης 149, 152 Θεόδοτος 61 Καντεμίρης Δ. 213, 216 Θεοδώρητος 100, 104 Θεόδωρος Πρόδρομος 53, 175, 182 Καράς Σ. 156, 157, 160, 205 Θεόδωρος Στουδίτης 117, 167, 169, 170, 174, Κασσιόδωρος 32 189, 228 Κέιβελης-Ζωγράφος Ι. 215 Κεραμεύς Κ.Π. 135 Θεοφάνης Καρύκης 119, 123, 134 Κηλτζανίδης Π.Γ. 194, 199, 200, 215 Θεοφάνης Υμνογράφος 172, 174 Θερειανός Ε. 192, 217, 218 Κιοσέ-Μιχάλογου 218 Κλεονείδης 48, 106, 155, 196 Θέων Σμυρναίος 44, 156 Κλεοπάτρα, συγγρ. αλχημίστρια 86 Θωμάς, απόστολος 118 Κλήμης Αλεξανδρέας 49, 50, 56, 61, 75, 77 Ιάκωβος Εδέσσης 96, 97, 98 Κορνήλιος Μανώλης 42 Ιάκωβος Πρωτοψάλτης 193, 200, 201 Κοσμάς Μελωδός 105, 106, 108, 109, 113, 136, Ιγνάτιος Αντιοχείας 81 173, 175, 221 Ιγνάτιος, υμνογράφος 174 Κουκουμάς 149, 153 Ιουστίνος 60 Κύριλλος Μαρμαρινός Αρχιεπίσκοπος Τήνου Ιππόλυτος 57 134, 154, 213, 216 Ιωάννης, ασκητής 90 Κωνσταντίνος Ακροπολίτης 105, 107, 108 Ιωάννης Αφθονία 95, 96 Κωνσταντίνος Πορφυρογέννητος 53, 128 Ιωάννης Βαπτιστής 97 Κωνσταντίνος Πρωτοψάλτης 198, 203 Ιωάννης Γεωμέτρης 81 Λάμπρος Σ. 122, 123, 145, 163 Ιωάννης Γλυκύς 149, 152, 201 Ιωάννης Δαμασκηνός 15, 35, 62, 63, 73, 81, 83, Λέων Αλμυριώτης 149, 150 Λέων Βασιλεύς, Δεσπότης 117, 118 91, 94, 95, 99, 101, 105  $\epsilon\xi$ ., 117, 118, 127, 134, 136, 141, 160, 168, 169, 171, 172, 173, Λουκιανός 47, 167 175, 201, 203, 221, 227, 228 Ιωάννης Θεολόγος 56, 60 Μαλλιάρης 124 Ιωάννης Κλαδάς λαμπαδάριος 149, 150, 151, Μαλτέζος Κ. 194 152, 153, 162 Μάμουκας Κ. 111 Μανουήλ Χρυσάφης 115, 133, 134, 149 εξ., Ιωάννης Κουκουζέλης 107, 149, 150, 151, 152, 153, 156, 157, 158, 160, 161, 162, 164, 190, 161, 195, 201, 202 203, 206, 207, 208, 213, 229, 230, 232, 236, Μαντζαρίδης Γ. 78, 79 Μάξιμος Μητροπολίτης Λαοδικείας 194, 203, Ιωάννης Λάσκαρης 145, 153, 158, 159, 213, 218 220, 239 Μαρία, συγγρ. αλχημίστρια 86

Μάρκος, γνωστικός 57, 100 Μάρκου Αγίου Ναός 92 Ματθαίος Β. 90 Ματθαίος Εφέσιος Βατοπεδινός 162 Ματσούκας Ν. 13, 43, 45, 53, 76, 88, 181 Μεθόδιος Ολύμπου 75 Μελέτιος Αρχιεπίσκοπος Αντιοχείας 118 Μελέτιος Ιεροδιάκονος Αριστόβουλος 215 Μελέτιος Σιναΐτης 124 Μητροφάνης 172 Μητσάκης Κ. 20, 24, 36, 51, 90, 92, 93, 94, 101, 105, 107 Μισαηλίδης Μ. 210, 211 Μιχαήλ Πατζάδος 149, 152 Μιχαηλίδης Σ. 15, 27, 29, 51, 106, 155, 170 Μουσείο Βρετανικό 97, 98 Μουσική Επιτροπή 194, 197, 198, 202 Μπαλάνος Δ. 49 Μπαλάσιος Ιερεύς 118, 119, 123, 124, 134, 201 Μπεκατώρος Γ. 72, 110, 111, 171, 172, 173, 174, 187 Μπρατσιώτης Π. 26

Ναυπλιώτης Ιάκωβος 213 Νείλος ηγούμενος Κρυπτοφέρης 166 Νεοπλατωνικοί 48, 80 Νεοπυθαγόρειοι 48, 56 Νικόδημος Αγιορείτης 51, 175 Νικολαΐδης Α. 192 Νικολάου Θ. 75 Νικόμαχος Γερασηνός 28, 43, 44, 48

Ξανθόπουλος Νικηφόρος Κάλλιστος 113 Ξένος Κορώνης 149, 150, 151, 152, 153, 161, 162, 163

Ξύδης Θ. 175

Παγανάς Ν. 29, 211, 212

Παύλος Εδέσσης 96, 97, 98 Παύλος Ευεργετινός 90, 94

Πάλλας Δ. 56
Παπαδημητρίου Κ. 198
Παπαδόπουλος Γ. 51, 109, 111, 135, 156, 157, 175, 193, 194, 201
Παπαδόπουλος Ε. 194
Παπαδόπουλος Ε. 194
Παπαδόπουλος - Κεραμεύς Α. 123, 134, 135, 143, 149, 150, 151, 152, 154, 155, 163, 172, 173
Παπαδόπουλος Σπυρίδων Ιεροδιάκονος 71
Παπαδόπουλος Χρ. 105, 174
Παπαναστασίου Χ. 87, 156
Παπανούτσος Ε. 19, 75, 170
Παρανίκας Μ. 156, 157
Πασπαλλής Δ. 203
Παύλος, απόστολος 77

313 Παχυμέρης Γ. 29, 33, 36, 37, 39, 88, 106, 139, 160, 205 Παχώμιος Ρουσάνος 134, 153, 154 Πελοπίδης Π. 192, 194 Πέτρος Βυζάντιος 109, 119, 199, 200 Πέτρος Εφέσιος 199, 200, 201 Πέτρος Μπερεκέτης 124, 197, 201 Πέτρος Πελλοπονήσιος λαμπαδάριος 119, 123, 134, 162, 199, 200, 201 Πλάτων 45, 46, 47, 49, 53, 78, 87 Πλούταρχος 47, 48, 170 Πλωτίνος 48, 80 Πορφύριος 48 Πρόκλος 47, 48, 80 Πρωγάκης Γ. 194 Πτολεμαίος Κλαύδιος 32, 45, 106, 142, 182, 196, 205 Πυθαγόρας 29, 34, 44, 45, 211 Ραιδεστηνός Γ. 209 Ρωμανός Μελωδός 81, 101, 102, 107 Σάθας Κ. 52, 100, 105, 110, 111, 112, 135, 173 Σακελαριάδης Α. 217 Σακελλαρίου Γ. 45 Σαλίβερος Μ. 53, 113 Σεβήρος Αντιοχείας 15, 64, 65, 83, 95, 96, 97, 98, 102, 103, 104, 112, 172 Σέξτος Εμπειρικός 46, 48 Σιμωτάς Π. 22, 26 Σκούφης Π. 14 Σολομών 144, 227 Σούτσος Δ. 213 Σπαθάρης Α. 194 Σπυρίδων Λαυριώτης 116, 119, 121 Στάθης Γρ. 109, 118, 122, 123, 124, 126, 145, 154, 156, 157, 158, 159, 161, 162, 163, 164, 193, 198, 218

Σταυράκης Βυζάντιος 215 Στεφανίδης Β. 39, 40, 125, 149, 154, 158, 164, 203, 206, 207, 208, 209, 211 Στεφανίδης Μ. 84, 86, 87, 88 Στέφανος Αλεξανδρέας 87 Στέφανος Δομέστικος, λαμπαδάριος 214 Στέφανος Πρωτομάρτυρας 97 Στέφανος Σαββαΐτης 135 Στογιάννος Β. 67, 69, 70 Συμεών Ψυρίτζης 149, 150 Σωζόμενος 50, 99 Σωκράτης 81 Σωτηριάδης Γ. 80 Σωφρόνιος, ασκητής 90 Σωφρόνιος, υμνογράφος 169 Τέρπανδρος 34

Τερτυλλιανός 57, 58 Τζέτζης Ι. 72, 159, 216 Τίμαιος 87, 156 Τρεμπέλας Π. 20, 26, 51, 62, 72, 101, 102, 103, 104, 105, 110, 111, 113, 166, 167, 168, 169, 170, 175, 189 Τσάμης Δ. 14, 27, 56, 59, 60, 61, 62, 71 Τσελεγγίδης Δ. 62 Τωμαδάκης Ε. 72, 113, 170, 172, 173, 174 Τωμαδάκης Ν. 51, 101, 119, 170

Υπάτιος, μοναχός 167

Φιλόδημος Γαδάρων 48
Φιλοξένους Κ. 93, 103, 125, 157, 158, 161, 200, 201, 207, 215
Φίλων Αλεξανδρέας 86
Φορμόζης Π.Ε. 14, 192, 194
Φουντούλης Ι. 71, 78, 92, 183, 188, 189
Φριλλίγγος Κ. 26
Φυτράκης Α. 75, 113
Φωκαεύς Θ. 193, 200, 201, 215

Χαβιαράς Χ.Ν. 192

Abert H. 48, 76, 176 Al-Fārābī 218 Allatius 166 Aldoensis 101 Anderson W.D. 48 Assemani 101 Auda A. 19, 34, 38, 39, 41, 85, 86, 104, 129 Aurélian de Reome 41 Ayoutanti A. 119, 121

Bar-Hébraeus 72, 102, 103, 165, 174, 175, 176, 177, 178, 179, 180, 181, 182, 217

Baumstark A. 19, 64, 66, 70, 72, 96, 103

Bedjan 99, 100, 102, 176, 182

Bellermann F. 34

Bentas Ch. 153, 159, 220, 239

Berthelot M. 33, 83, 84, 87

Besseler H. 73

Bibliothèque National de Paris 135

Boeckh A. 87

Boethius 32, 33

Bouvy E. 36, 51

Bouyer L. 65

Brooks E.W. 96, 97, 98

Bryennios Manuel 33

Cassiodorus 32, 33 Caveus 166

Χαλάτζογλου Π. 124, 213, 214, 216 Χαραλάμπους Οικονόμος 156, 213 Χαστούπης Α. 21 Χατζηγιακουμής Μ. 123, 156, 157 Χατζηδάκις Γ. 217 Χατζηθεοδώρου Γ. 196 Χουρμούζιος Χαρτοφύλακας 162, 193, 199, 200, 201, 203, 214, 215 Χρήστου Π. 20, 62, 81, 101, 102 Χρύσανθος 53, 109, 133, 156, 158, 192, 194, 195, 196, 197, 198, 201, 202, 203, 204, 206, 211, 213, 214 Χρυσάφης ο νέος 118, 161, 164, 201, 207, 218 Ψάχος Κ. 17, 109, 110, 149, 154, 155, 156, 157, 158, 160, 162, 164, 192, 196, 197, 203, 209, 210, 212, 213, 215 Ψαριανός Διονύσιος-Μητροπολίτης 52, 210 Ψευδο-Δαμασκηνός 33, 36 Ψευδο-Ζώσιμος 14, 83, 86, 135 Ψελλός Μ. 160 Ωριγένης 60, 61

Χαδζή Παναγιώτης Προυσαεύς 215

Chailley J. 13, 19, 33, 43, 44, 48, 53, 57, 76 Christ W. 34, 36, 51, 53, 90, 94, 113, 169 Collangectes S. J. 178 Combarieu J. 38 Conomos D. 125, 149 Cozza-Luzi J. 167

Dagmore W. 21
Daniélou J. 55, 60, 61, 62, 68, 71
Dieterici F.H. 180
Dix G. 20, 70
Dmitrievskij A. 66, 71, 72, 183, 184, 185, 186, 187
Dragoumis M. 204, 205
Dupuis J. 44
Düring I. 182, 196
Egender N. 14, 58, 59, 69
Emmanuel Maurice 34, 38

Fabricius 135 Finkelstein S. 42 Fischer E. 80 Fleischer 210 Floros C. 134 Friedlein G. 32, 57 Fyrillas A. 68, 69, 70, 71

Gaisser H. 34, 36, 125, 126, 136, 157, 158

Gastoué A. 16, 33, 34, 38, 41, 85, 86, 101, 122, 125, 135, 136, 144

Gerbert M. 15, 32, 90, 129, 131, 132

Gérold Th. 14, 48, 49, 74, 75, 76, 114

Gevaert F.A. 19, 34, 36, 38, 39, 47

Gombosi O. 19, 32, 33, 34, 39, 83, 85, 89,210

Gordon A.R. 25

Gottfried Preyer 192

Groningen G. 62

Grosdidier de Matons J. 20

Guido D' Arezzo 159

Hannick Ch. 105, 114, 134, 135, 137, 138, 141, 142, 145, 146, 149, 153, 154, 161, 164, 171, 172, 173

Hildegarde 63

Höeg C. 33, 83, 84, 85, 116, 119, 121, 122, 129

Hucbaldus 36

Hunger H. 114, 169

Idelsohn A.Z. 81, 216

Janus C. 28, 44, 47, 51, 155, 196 Jeannin J. 16, 19, 30, 32, 64, 65, 72, 91, 94, 95, 96, 98, 99, 100, 101, 102, 103, 104, 105, 172, 176, 177, 178, 179, 180, 182, 217 Jonker G.H. 33, 34, 37, 88, 128, 129, 137, 140, 160, 180 Jungmann J. 65

Kircher A. 159 Kodov H. 157 Krumbacher K. 80, 81, 111, 166, 167, 169 Kresten O. 169 Kugener M.-A. 95

Lachmann R. 180
Lagercrantz 86
Lamb J. A. 26
Lamy Th. Jos. 101
Langdon S. 25, 63
Lassale A. 19, 91, 94, 95, 96, 99, 102, 176, 177, 178, 182
Latif Ibn 23, 24, 57
Leclercq H. 58
Lewy J. 23, 63
Leyden 100
Lossky V. 79, 80

Mai A. 167 Malaney G. A. 69 Manoussakas M. 153 Mateos J. 85, 88, 184, 186, 187 Meibomius M. 196 Merlier M. 56 Morgenstern J. 63 Mowinckel S. 25 Mynors R.A.B. 32 Nersessian V. 19 Notcerus 36, 38 Oesterley W.O.E. 21

Outtier B. 19

Merlier O. 56

Paranikas M. 36, 51, 53, 90, 113, 169
Pargoire J. 172
Parisot J. 19
Petaghya R. 22
Petresco I.D. 158, 163, 164
Petit L. 29
Petrov S. 157
Pitra J.-B. 35, 36, 51, 81, 90, 106, 112, 135, 166, 167, 168, 169, 170, 175
Poirée E. 58, 101
Potiron H. 19
Preisendanz K. 57
Puyade J. 16, 19, 91, 94, 95, 96, 98, 99, 100, 101, 102, 103, 104, 105, 176, 177, 178, 179, 182, 217

182, 217

Raasted J. 119, 125, 126, 127, 128, 129, 135, 154, 157, 158, 221, 222, 223, 224

Randhartinger B. 192

Rebours J.-B. 109, 135, 140, 141, 142, 143, 145, 210

Reese G. 13, 32, 48, 57, 73, 80, 82, 83, 84, 85, 89, 91, 92, 99, 101, 105, 108, 112, 134, 144, 154, 176, 179

Reitzenstein R. 56, 86

Riemann H. 125, 210

Rudolph W. 22

Rue J. 154

Ruelle Ch. Em. 33, 57, 83, 88, 101, 135

Saadya Gaon R. 22, 92

Sachs C. 28
Sanders J.A. 191
Schirò G. 113, 169, 172
Sendrey A. 25, 26, 27, 28, 29
Seppälä H. 17, 58
Serkoyan N. 19
Sonne I. 22
Stapleton 86
Stathis Gr. 215
Stéphanou E. 33, 160
Stevenson H.M. 175
Stöhr M. 33, 58, 119, 121, 173
Strung O. 32, 116, 117, 125, 126, 127, 190,

204, 210, 212

Tahmizian M. 19

Tannery P. 29, 33, 37, 88, 160

Tardo L. 52, 53, 82, 109, 111, 119, 127, 129, 131, 134, 140, 141, 142, 144, 145, 146, 147,

148, 149, 150, 151, 152, 155, 157, 158, 159,

160, 161, 190, 191, 220, 234

Thibaut J.-B. 34, 35, 36, 37, 38, 110, 125, 134, 135, 140, 141, 149, 157, 158, 210, 214, 216,

222, 229

Thodberg Gh. 204 Thomas I. 13, 173

Tillyard H.J.W. 116, 119, 122, 125, 126, 128, 129, 133, 174, 191, 204, 210, 211, 215, 216

Tzetzes J. 35, 37, 135, 222

Vasmer M. 166

Velimirovič M. 125, 153

Villoteau G.A. 142, 178

Vincent M.A.J.H. 33, 135, 160

Vogt A. 53, 103, 128

Wachsmann K. 13, 73, 83, 86, 179

Wallis J. 33, 34, 37, 88, 128, 129, 137, 140,

180, 182, 196

Wellesz E. 13, 19, 20, 24, 41, 42, 44, 48, 57, 58, 63, 64, 66, 81, 82, 83, 85, 86, 89, 98,

102, 105, 116, 117, 118, 119, 121, 122, 124, 125, 126, 129, 133, 147, 172, 204, 205, 210

Werner E. 13, 16, 17, 20, 21, 22, 23, 24, 25, 30, 39, 45, 56, 57, 58, 62, 63, 64, 66, 73, 92, 93, 101, 102, 103, 129, 144, 175, 179,

180, 191 Westphal R. 34, 39, 217

Westrup J. 19, 153

Winnington-Ingram R.P. 28, 181, 195, 196

Wiora W. 14

Wolfram G. 146 Wright W. 98, 99

Wulstan D. 16, 17, 24, 25, 65, 191

Zaccarias 166

Zahn Th. 56

## 2. Κυριοτέρων όρων και εννοιών

Άανες 130 εξ., 157

'Αγια 40, 127, 128, 130 εξ., 143, 157, 193, 194,

211

Αιόλιος 38

Ακοίμητη δοξολογία 92

Ακολουθία 117

Αλαμότ 25, 26, 27, 28, 29

Αλληλουάριο-α 152, 153, 182 εξ.

Αλχημεία 84, 86, 217

Άνα, Άναξ, άνες 129, 136, 141, 143, 221 Αναβαθμοί 115, 117, 118, 119, 182, 189 εξ.

Ανάλυση 218, 219

Ανανές 40, 127, 157, 193, 194, 202

Ανανεανές 130 εξ.

Αναστάσιμα 117, 118

Αναστάσιμα καθίσματα 124

Αναστασιματάριο 115, 197, 199, 200, 201

Ανατολικά 117, 118

Ανεανές 130 εξ., 157

Ανεεεανές 130 εξ.

Ανθολογία 115, 118, 200, 201

Αντίφωνο-α 119, 182, 183, 189 εξ., 200

Απήχημα-τα 38, 127, 129, 156, 157, 193, 197, 201, 202, 222

Απόστιχα 197

Αποτομή 207, 208

Αραμπάν 216

Αράκ 161, 214

Αρμονία 45, 46, 51, 76, 107, 156, 170, 180, δωριστί, φρυγιστί 50, - σύμπαντος, ψυχής

43, 76, 77, 86, 87, 156, 216

Αρμονίας φύσις 47, 52

Αρμονίες μαλακές, συμποτικές 46, 50, - πρακτικές, ηθικές, θρηνώδεις 47, - σώφρονες

50, - υγρές, χρωματικές 50

Αρμονική 105, 106, 107

Ασιράν 213, 214, 216

Άσμα (κοσμική μουσική) 35, 36, 109, 136, 137, 138, 143, 222, 224

'Ασμα-τα 90, 91, 93, 95, 106, 107, 108, 111, 121

Άσμα καινόν 106

Ασματικό 115

Ασματικόν 35

Ασματικός λειτ. τύπος 35

Ατζέμ 214, 216

Αυτόμελο 119, 165, 197, 209

Βαρύς διατονικός 206

Βαρύς ήχος 40

Βάση-σεις 202, 210, 211

Γαύρον 147, 238

Γένος-η 155, 164, 195, 196, 197, 198, 202, 203, 204, 205, 206, 207, 208, 209, 210, 211, 212

Γεροφωνίες 207 Γερτανιέ, γκερδανιγιέ 213, 214 Γιεγκιάχ 217

Διάγραμμα-τα 155 εξ. Διακαινίσημος εβδομάδα 65, 66, 67, 68, 70 Διαπασών 35, 39, 45, 158, 195, 196, 197, 203 Διαπέντε 45, 195 Διασκευή 203, 218 Διατεσσάρων 40, 45, 195, 217 Διατονικό γένος 39, 45, 197, 198, 203, 204, 207, 210 Διατριών 195, 196 Διαφωνία 40 Διουγκιάχ 161, 214, 217 Διπλασμός 147, 229 Διπλοπαραλλαγή 237, 238, 239, 240Διπλότριτος 232 Διπλοφωνία 141, 144, 163, 228, 229 Διφωνία 40, 232, 237  $\Delta (\phi \omega v \circ \zeta 154, 156, 158, 159, 163, 220, 230, 231,$ 235 εξ., 239 εξ. Δοξαστάριο 115, 197, 199, 200 Δοξαστικό 116, 198 Δοξολογία 118, 198 Δώριος 36, 37, 38, 40, 44, 47, 50, 53, 125, 137, 138, 142, 146, 182, 221, 222

Εβδομάς 24, 56, 57 Εβίτζ 214 Εγκαινίων εορτή 55, 69, 70, 71, 72 Είδος διαπασών 39, - ηρμοσμένου 37, 137, 138, - μελωδίας, μέλους 35, 37 Ειρμολογικό μέλος 197, 198, 201 Ειρμολόγιο 115, 118 εξ., 135, 170, 174, 197, 199, 200, 201 Ειρμολόγιο Καλοφωνικό 115, 116, 124, 200, Ειρμός 101, 108, 115, 119, 121, 122, 123, 124, 152, 198 Έλξη μελωδική 196 Εναρμόνιο γένος 45, 50, 197, 198, 203, 206, 207, 209, 210, 211, 212 Εναρμόνιος νενανώ 208 Ενήχημα-τα 125, 127, 129, 130 εξ., 139, 140, 141, 143, 221, 224 Εξαποστειλάριο-α 119, 123, 124, 173, 198, 200 Εξήγηση-σεις 212, 218, 219 Επείσακτα μέλη 197 Επήχημα 125, 127, 128, 129, 130 εξ., 139, 142, 223, 224, 227 Επταφωνία 158 Έσω δεύτερος 232 Ευχολόγιο 168

Ζεργκιουλέ 216 Ζουμπουλέ 214

Ημίτονα 196 Ημιτόνιο-α 195, 205, 206, 208 Ημίφθορον 208 Ημίφωνον 208 Ηχήματα 118, 124, 127 εξ., 141, 143, 144 Ήχοι, διατονικοί 206, 211, - εναρμόνιοι 211, - επτάφωνοι, οκτάφωνοι, τρίφωνοι 161. 207, 212, 214, - κύριοι κυρίων, κύριοι πλαγίων, πλάγιοι πλαγίων 88, 89, 139, 160, 224, - κύριοι, πλάγιοι 39, 52, 88, 89, 125, 126, 137, 138, 139, 142, 143, 144, 145, 147, 148, 155 εξ., 165, 189, 190, 194, 195, 196, 198, 210, 211, 212, 214, 216, 217, 220, 222 εξ., 226 εξ., 235 εξ., 239 εξ., - μέσοι 85, 88, 89, 137, 138, 139, 140, 143, 144, 145, 147, 150, 151, 154, 156, 159, 161, 197, 206, 212, 213, 214, 216, 222, 223, 226, 227, 228, 230 εξ., 235 εξ., 239 εξ., - μέσοι πλαγίων 161, - μέσοι μέσων 88, 224, - παρακύριοι 237, 240, - παράμεσοι 159, 197, 206, 212. 230, 240, - παραπλάγιοι 159, 240, -  $\phi\theta$ ορές 137, 139, 142, 143, 222, 223, 227, φθορές φθορών 139, 224, - χρωματικοί

Ήθος μουσικής 43, 46, 47, 48, 50, 74, 78, 181

205, 211 Ήχος 37, 45, 51, 90, 91, 93, 94, 95, 98, 99, 101, 103, 107, 108, 112, 130 εξ., 133, 136, 146, 148, 203, 207, 213, 215, 216, 217, 219, 228, 230 ex.,  $-\alpha'$ ,  $\beta'$ ,  $\gamma'$ ,  $\delta'\kappa.\tau.\lambda$ . 37, 53, 102, 111, 130 εξ., 138, 140, 149 εξ., 155 εξ., 175, 176 et., 184 et., 202, 203, 207, 214, 216, 221 εξ., 226 εξ., 230 εξ., - β΄ διατονικός 208, - β΄ εναρμόνιος 209, - β΄ χρωματικός 209, - πλ. β΄ διατονικός 208, - πλ. β΄ εναρμόνιος 209, - πλ. β΄ χρωματικός 209, - πεντάφωνος 206, - τετράφωνος 207, 212 Ήχου, επιβολή 141, 143, 221, - ήθος 52, 53, 176, 179, 182, - ιδέα 52, 82, 147, 148, 150, 151, 197, - φύση 52, 137, - χαρακτήρας 53 Ηχωδίες 177 Ήχων ιδιώματα 139, 145, 149, 158, 160

Θεματισμός 206 Θεοτοκίον 115, 117, 118 Θέσεις 81, 82, 149, 150, 218

Ιδιόμελο-α 110, 115, 116, 117, 118, 130, 131, 132, 153, 165, 173, 197, — δογματικά 118, — εωθινά 118 Ισασμός 229, 163 Ιχάδιν, ιχάδιον 103, 128

Καθίσματα 119, 123, 173, 200 Μησιφωνίες 207 Καλλωπισμός 123, 124, 203, 218 Μιλήτιος 142 Καλοφωνάριο 149, 200 Μιξολύδιος 30, 36, 37, 40, 47, 125, 142, 182 Καλοφωνία 159, 161 Μοναχικός λειτ. τύπος 35 Μουχαγιάρ 214 Κανόνας 93, 94, 95, 102, 103, 110, 115, 171, Μπεστενιγκιάρ 213 173, 175, 176, 177, 178, 198, 209, - anaστάσιμος 119, - τριαδικός 112 Μπινεγκινότ 21, 92 Κανόνιο 144, 154, 155, 156, 159, 161, 163, 213, Μπουσελίκ 216 239 Navá 40, 127, 128, 130 eξ., 142, 143, 147, 149, Καταβασίες 123, 124, 198, 200 151, 157, 193, 194, 208, 224, 226 Καταλήξεις 197 Νανάς 233, 234 Κεκραγάρια 109, 110, 118 Νάος 147, 206, 237, 240 Κιουρδί 216 Νεάγιε 130 εξ., 157 Κλίμακα-κες 157, 158, 161, 197, 202, 204, 205, 206, 216, - διατονική 206, 207, 209, 211, -Νεανές 40, 127, 130 εξ., 157, 193, 194, 202, 208, 234, 237, 240 εναρμόνια 209, - χρωματική 211, - οκτά-Νεάτη, νήτη 28, 29, 180, 181 φωνες 217 Νεβά 161, 214 Κοινωνικό-ά 118, 198 Νεέανες 130 εξ. Κοντακάριο 115 Νενανίσματα 127 Κοντάκιο-α 119, 166, 167, 168, 173, 198, 212 Νενανώ 128, 142, 148, 149, 150, 151, 152, 153, Κράκται 128 162, 163, 205, 206, 207, 208, 209, 211, 212, Κρατηματάριο 115 223, 227, 233, 237, 240 Λαμνατσέαχ 21, 92 Νεχέανες 157, 193 Νήτη διεζευγμένων 37 Λέγετο(ς) 145, 206, 211, 231, 234, 237, 239, 240 Λείμματα 195 Νίμια 214, 217 Λιχανός 29 Νιγαβέντ 214 Λύδιος 30, 36, 37, 40, 44, 47, 53, 125, 138, 142, Νόμος (μουσ.) 44, 101 143, 146, 157, 182, 221, 222 Ογδοάδα, γνωστική 49, - μαγική 49, 56 Ογδοάς 24, 56 εξ., 64, 70, 100 Μάγαδις, μαγαδίζειν 27 Ογδόη 21, 22, 23, 26, 28, 30, 31, - ημέρα 27, Μαθηματάριο 115 55, 56 εξ., 70, 71, 102, 112, 181, - χορδή Μακάμια 161, 214, 215, 216, 217 34, 57 Μακαρισμοί 198 Όγδοο βιβλίο Μωυσέως 57 Μακρόκοσμος, μικρόκοσμος 43, 46, 57 Οκτάβα 27, 29, 38, 39 Μαρτυρίες 38, 124 εξ., 126, 129, 154, 155, 156, Οκτάχορδο 158, 195 157, 158, 159, 160, 161, 193, 194, 201, 202, Οκτώ μαγικά φωνήεντα 57 206, 210 Οκτώηχος 15, 24, 37, 52, 58, 62, 64, 65, 66, 68, Μαχούρ, μαχούρι 214 73, 82, 85, 90, 91, 92, 94, 95, 97, 98, 103, Μέγα Ίσον 161, 162, 206 104, 105, 107, 108, 110, 111, 112, 113, 115, Μέλη, εναρμόνια, - ηδυπαθή 50. 117, 119, 121, 122, 123, 155, 165, 168, 169, Μελοποιός 34, 37, 38, 100, 137, 202 170, 171 εξ., 179, 188, 189, 190, 191, 197, Μελωδίες, ηθικές 47, - μαλακές, θρηνώδεις 200, 209, - Μεγάλη 15, 53, 171, 172, 173, 45, 47, 50, - πρακτικές 47, - σύντονες, Μικρά 172, - Νέα 15, 113, 171, 172, ανειμένες 48, 50, 52 173, - Σεβήρου 95 εξ., 171, 172 Μελωδός 34 Όργανο 155, 159, 160, 227 Μέση 29, 195 Ουζάλ 214 Μεταβολή 155, 163 Ουσάκ 161, 214 Μεταλλαγές 207 Μετατοοπία 155 Πανδέκτη 200, 201

Παπαδική 89, 115, 127, 133, 141, 149, 215, 227

Παρακλητική 15, 52, 53, 110, 113, 165, 171,

Παπαδικό μέλος 198, 201

172, 173, 174

Μετροφωνία (μητροφωνία) 148, 160, 162, 163,

Μηνολόγιο 115, 117, 118, 122, 127, 168, 170

230, 231

Μηναία 168, 169

Παρακλητική (σημαδόφωνο) 206 Παραλλαγή 148, 149, 154, 155, 156, 157, 158, 161, 163, 193, 202, 206, 220, 230, 233, 235 εξ., 238, 239 εξ. Παραμέση 29 Παρανήτη 29, 180, 181 Παραχορδή 202 Παρυπάτη 29, 180, 181 Πεγιατί 214 Πεντάχορδο-α 156, 158, 194, 195, 196, 202, 203 Πεντηκοστάριο 115, 117, 118, 122, 170 Πεντηκοστή 24, 58, 59, 63, 64, 65, 66, 67, 68, 97, 103, 123, 178, 188 Πεντηκοστής αντίληψη 23, 24, 58, 63, 64, 68, 69 Περδέδες 214, 217 Πεστενιγκιάρι 216 Πνεύματα 138, 141, 143 Πουσελίκ, πουσελίκι 214, 216 Προκείμενο-α 173, 182 εξ. Προκειμενο-αλληλουάρια, άμνημα 184, 188, έμνημα 184 Προσόμοια 118, 122, 123, 124, 152, 198 Πρωτόβαρυς 207, 240 Πτώση, ορθή 157, - πλάγια 157 Ράστ 161, 214

Ραχαβί 214

Σάββατο 23, 24, 56, 58, 60, 64 Σασκιάρ 214 Σεγκιάχ 214, 216, 217 Σεμινίθ, σεμινίτ 21, 92 Σεμπά, σαπά 214 Σετ αραμπάν 216 Σεχνάζ 214 Σουζινάκι 216 Σουμπουλέ 214 Σοχπέδες 214, 217 Σταυροθεοτοκίον 115, 117 Στιχηρά 110, 112, 115, 117, 118, 119, 122, 127, 130, 131, 132, 141, 171, 173, 197, 209, 229, - δογματικά 117, 118, 153, Στιχηραρικό μέλος 197, 198, 201 Στιχηράριο 115 εξ., 119, 127, 135, 162, 170, 174, 199, 200, 201, - καλλόφωνο 118 Στοχός-οί 84, 85, 86, 87, 88, 135, - ίσοι, πλάγιοι, κέντροι κ.τ.λ. 89 Συμφωνία-ες 45, 84, 85, 87, 195, - διατριών ελάσσων 196, - διατριών μείζων 196 Σύντμηση 203, 218, 219 Σύντονος λύδιος 47 Σύστημα-τα 45, 87, 106, 155, 156, 158, 161, 195, 196, 197, 202, 203, - αμετάβολον 45, δωδεκάτονο 39, - επτάτονο 100, - οκτάη-

χο 45, 104, - τετράχορδο 180, 217, - τονικό 210, - τροπικό 52, 217, 218 Σφαχάν 214 Τεσσαρακοστή 117, 118, 122 Τέσσερα στοιχεία 57, 177, 179, 180, 181 Τεταρτημόρια 211 Τετρακτύς 44, 56, 57, 180 Τετραφωνία 40, 147, 158, 212, 237 Τετράφωνος 147, 151, 154, 156, 158, 163, 206, . 220, 230, 231, 232, 233, 234, 237 εξ., 239 εξ. Τετράχορδο-α 45, 86, 87, 89, 158, 195, 196, 204, 205, 210, 217, - συνημμένα, διαζευγμένα 40, 45, 88, 89, 194, 196, 210, 217, συνημμένων 40, - υπερβολαίων 125 Τετράχορδος αρμονία 180 Τζαργκιάχ 161 214, 217 Τίζια 214, 217 Τονική 210, 211, 217 Τόνος 37, 38, 39, 41, 44, 45, 51, 86, 99, 100, 103, 106, 137, 138, 141, 143, 194, 195, 196, Τουρκιού 218 Τριφωνία 40, 151, 158, 196, 207, 213, 231, 233, 238, 240 Τρίφωνος 154, 156, 159, 230, 232, 233, 235 εξ., 239 εξ. Τριώδιο 110, 115, 116, 117, 118, 122, 168, 169, 170, 188 Τροπάριο-α 50, 51, 90, 91, 93, 94, 95, 101, 106, 107, 110, 119, 168, 173, 189, 190, 209, 211, - απελατικά 128 Τροπολόγιο 15, 51, 65, 95, 104, 108, 112, 165, 166 εξ. Τρόπος 34, 37, 38, 39, 41, 44, 45, 48, 51, 93, 99, 100, 133, 140, 170, 217 Τροχός 38, 141, 154, 155, 156, 157, 158, 161, 196, 202, 203, 217, 229 Τυπικό, Αγίας Σοφίας 184, 186, 187, 188, -Αγίου Σάββα 72, 169, 185, 186, 187, 188, -Ευεργέτιδος 66, 71, 72, 184, 185, 186, 187, Υπάτη 28, 29, 180, 181, 195, 211, - βαρεία 211 Υπερλύδιος 47

Υπερμέση 29 Υπερμιξολύδιος 32, 36, 37 Υποδώριος 36, 37, 47, 53, 137, 138, 142, 182, 221, 222 Υπολύδιος 30, 36, 37, 47, 53, 137, 138, 142, 182, 221, 222 Υπομιξολύδιος 36, 38, 53, 138, 221 Υποφρύγιος 36, 37, 47, 53, 137, 138, 142, 182, 221, 222 Υψηλή 125

Φθόγγοι, βαρύπυκνοι, οξύπυκνοι κ.τ.λ. 196, — δεσπόζοντες 197, — εστάτες, φερόμενοι 196 Φθορές 133 εξ., 136, 141, 142, 148, 149 εξ., 155, 157, 161, 193, 201, 202, 203, 204, 205, 206, 207, 208, 212, 223, 227,232, 237, 238 Φρύγιος 30, 36, 37, 38, 40, 44, 45, 47, 50, 53, 125, 137, 138, 142, 143, 146, 157, 182, 217, 221, 222

Χαρμολύπη 82 Χασσεμινίτ 21, 22, 25, 26, 27, 28, 29 Χειρονομία 108 Χερουβικό 118, 198 Χινζάζ, χιτζάζ 214, 216 Χισάρ 214 Χουζάμ 161, 214 Χουσεϊνί 161, 213, 214 Χρόες 196, 210, 214 Χρόμα ήχου 52 Χρωματικό γένος 45, 197, 203, 204, 205, 206, 207, 208, 209, 210 Χυμευτική 86 εξ.

Ψαλτήριο 21, 22, 23, 26, 29, 106, 165, 168, 189, 197

Ώρες 91 Ωρολόγιο 168, 184

Adjam Ashiran 216 Aeolius 33 Ashiran 216

Bastanakar 216 Buselik 216

Candences 129, 130 Chartres 190 Coislin 122, 135, 190 Corsinius 166, 168, 170

Diapason 32 Dorius 33, 36

Eolius 36

Facsimilés 122 Fasil 218

Grottaferrata (χφ.) 190

Hagiz 216
Hedjaz 216
Houssaié 91
Hyperaeolius 33
Huperdorius 33
Hyperiastius 33
Hyperlydius 33
Hypermixolydius 32, 33
Hyperphrygius 33
Hypodorius 33, 36
Hypoiastius 33
Hypolidius 33, 36
Hypomixolydius 36
Hypophrygius 33, 36

Iastius 33 Ikhadias 93, 103 Kurdi 216

Lahan 22, 30 Leningrand (χφ. Στιχηράριο) 115 Lydius 33, 36

Mode-us 38, 32 Modi 39 Mixolydius 33, 36 Musica humana 57, — mundana 57

Octava 28 Octavus 32

Pest Hisarek 216 Phrygius 33, 36 Puzelik 216

Ris-qolé 101

Scales 204 Segia 216 Siga 216 Solfége 155, 157 Soprano 28 Starting tones 129, 130 Sukkôth 25 Supsidia 129 Suridi 216 Suzinak 216

Taurinensis (χφ.) 170
Tetrachords 294
Ton 38
Tonaire 104
Tonale 104
Transcripta 116, 117, 174
Tropen 39

Vatikim 92

# ТА КҮРІОТЕРА ПАРОРАМАТА

| σελ.       | στ.     | NO.                        | σελ.       | στ.     | γρ.                             |
|------------|---------|----------------------------|------------|---------|---------------------------------|
| θελ.<br>11 | 5       | γρ.<br>ACIMS               | 129        | 37      | Handbook                        |
| 11         | 5       | di Musica Sacra            | 130        | 24      | "Ω                              |
| 11         | 20      | ΕΕΒΣ                       | 130        | 31      | μνημεῖον                        |
| 16         | 38      | Km†                        | 131        | 15      | "Ω                              |
| 20         | 36      | ACIMS                      | 131        | 22      | Ήρώδης                          |
| 24         | 29      | 26. Ό.π.(υποσημ.)          | 131        | 24      | Φανερῶν                         |
| 24         | 30      | 27. (αντί 26)              | 132        | 14      | Ήρώδης                          |
| 29         | 26      | του Ψαλτηρίου              | 133        | 3       | μουσικής                        |
| 29         | 40      | Παγανάς                    | 134        | 2       | εμπλουτισμού                    |
| 33         | 21      | περιλαμβάνονται            | 141        | 7       | διαφοροποιημένο                 |
| 34         | 10      | ονοματολογίας              | 142        | 37      | Βρυέννιος                       |
| 34         | 23      | την οποία                  | 146        | 37      | ήχοι                            |
| 34         | 39      | Τέρπανδρος                 | 151        | 6       | καλοφωνικό                      |
| 35.        | 31      | ήχοι                       | 152        | 9       | έφρύαξαν                        |
| 44         | 5       | διάρθρωσή τους             | 152        | 13      | τετραδεκάριθμον                 |
| 47         | 2       | χαρακτήρας                 | 154        | 1       | Ρουσάνος                        |
| 53         | 38      | πραγματοποιεί              | 158        | 28      | παραλλαγής                      |
| 53         | 39      | Πορφυρογεννήτου            | 158        | 36      | Πλουσιαδηνού                    |
| 56         | 2       | αποφασιστικά               | 162        | 8       | αυτοσχέδιες                     |
| 59         | 19      | με την                     | 162        | 12      | τετραδεκαπύρσευτος»             |
| 59         | 22      | αίῶνα                      | 164        | 34      | Αβᾶν                            |
| 63         | 19      | Μεσοποταμία                | 168        | 28      | <b>έωθινά</b>                   |
| 64         | 31      | λειτουργικών               | 169        | 41      | Shirò                           |
| 66         | 39      | liturgy                    | 179        | 24      | Werner                          |
| 67         | 3       | χρησιμοποιείται            | 184        | 16      | εὐλογεῖτε                       |
| 68         | 43      | Pâques                     | 186        | 29      | Παλαιστινιακή                   |
| 70         | 27      | έστῶτες                    | 187        | 6       | αἰῶνα                           |
| 70         | 38      | Shape                      | 187        | 7       | κατοικῶν                        |
| 77         | 30      | ἔοικε                      | 187        | 8       | έξομολογεῖ <del>σ</del> θαι     |
| 79         | 38      | ούτος                      | 187        | 16      | ἀποστρέψης                      |
| 91         | 18      | πρόκειται                  | 187        | 21      | συγκεκριμένα                    |
| 98         | 27      | Syriac                     | 187        | 33      | Αλληλουάριον                    |
| 99         | 15      | Εφραίμ, η οποία            | 188        | 41      | 'Ελέησόν                        |
| 99         | 15      | Ιούνιος                    | 196        | 29      | έστῶτες                         |
| 99         | 33      | φδῆς                       | 198        | 20      | πατριαρχικού                    |
| 102        | 28      | απαλειφθούν                | 198        | 23 `    | περισσότερη                     |
| 102        | 29      | απαραίτητη                 | 221        | 12      | Μωσῆς»                          |
| 105        | 22      | τοιοῦτοι                   | 221        | 32      | απαλειφθεί                      |
| 105        | 33      | ASS                        | 285        | 1       | Αβᾶς Αβᾶν                       |
| 106        | 28      | έλεγχθήσεται               | 286        | 1       | Αβᾶς Αβᾶν                       |
| 108        | 14      | γνῶσιν                     | 292        | 35      | μεταρρύθμιση                    |
| 113        | 9       | πολύ                       | 302        | 9       | liturgičeskih rukopisei         |
| 115        | 33      | Leningrad                  | 302        | 40      | après                           |
| 116        | 17      | έκπεσών                    | 302        | 45      | traditionelle                   |
| 117        | 33      | Strunk                     | 309        | 7       | ACIMS                           |
| 120        | . 9     | όστᾶ                       | 309        | 35      | απαραλλάκτως                    |
| 121        | 33      | χειρόγραφο<br>Ειρικό δάντο | 309        | 39      | Πελοποννησίου                   |
| 123        | 1       | Ειρμολόγιο                 | 312        | 26      | Κιοσέ-Μιχάλογλου                |
| 125<br>126 | 5<br>23 | Strunk<br>Handbook         | 313<br>320 | 8<br>41 | Πελοποννήσιος<br>Hypomixolydius |
| 120        | 23      | Handoodk                   | 320        | 41      | rrypomikoryurus                 |

© A. - Β. Αλυγιζάκης Τηλ. 798 437

Φωτοστοιχειοθεσία - 'Εκτύπωσις - Βιβλιοδεσία «ΒΙΒΛΙΟΔΕΤΙΚΗ ΜΕΛΙΣΣΑ» 'Ασπροβάλτα Θεσ/νίκης τηλ. 'Ασπροβάλτας: 0397 22-193 Θεσ/νίκης 031 731-552